ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



தழு கோபாடுகள்

ஸ்ரீகாமாக்ஷி கைங்கர்ய அறக்கட்டளையின் மூலம் பல்வேறு சமூக மற்றும் ஆன்மிகப் பணியை பல்லாண்டு காலமாக செய்து வரும் நம் குருநாதரின் ஏழு கோட்பாடுகளை கீழே காணுவோம். கோட்பாடுகளை அவரே எவ்வாறு பின்பற்றுகிறார் என்பதை விளக்க முற்படுகிறேன். இதற்காக குருவின் அருளையும் யாசிக்கிறேன் என்கிறார் அன்பர் உயர்திரு. நாகநாதன் அவர்கள்.

 நாம் பிறர் சார்ந்த மதத்தின் கோட் பாடுகளை பின்பற்றினாலும் நமக்கு எம்மதமும் சம்மதமே.

தம்மை நாடி வரும் அனைவரின் ஜீவனும் இறைவியின் அம்சமாகவே பார்ப்பவர் குருநாதர். ஒரு கிறிஸ்துவ மெய்யன்பர் பரமாச்சார்யாள், ஸ்ரீஸ்வா்ணகாமாக்ஷி மற்றும் ஸ்ரீகுருஜி ஆகிய மூவரின் உருவப்படங்களை தத்ரூபமாக தீட்டி குருநாதரிடம் கொடுத்த ஆசிரமத்தில் தையும், குருநாதர் பிரதானமாக வைத்துள்ளார் என்பதே இக்கோட்பாட்டிற்கு உதாரணமாக உள்ளது. மேலும் நாடி வரும் இஸ்லாமிய, கிறிஸ்துவ, சமண அன்பர் களுக்கும் அருள்வாக்கினை வாரி வழங்குவதில் வள்ளலாக உள்ளார்.

நாம் சாதி, மதம், ஏழை–பணக்காரன் என்ற பாகுபாடுகள் ஏதும் சிறிதுமின்றி அனைவரையும் சகோதரராக ஏற்கிறோம்.

நம் குருஜி ஆசிரமத்தில் அவரை கண்டு, பணிந்து அருள்வாக்கு பெற்று தமது இன்னல்களைத் தவிர்க்க எண்ணி வரும் அனைவரும் சமமாகப் பாவிக் கப்படுகின்றனர். இங்கே முன்னுரிமை என்பது காண்பிக்கப்படுவதில்லை.



எனவே இங்கு ஏழை–பணக்காரன் யாவரும் சதாஸ்ர்வ நேரமும் இறைவியை தன் அகத்தே கொண்டுள்ள ஸ்ரீகுருஜியின் முன் சமமானவர்களே.

 நாம் அனைத்து உயிரினங்களையும் கடவுளின் படைப்பாக மதித்து அன்பு செலுத்துகிறோம்.

நம் குருஜி அவர்கள் ஸமஸ்த தேவ தேவியர் அமர்ந்து வாசம் செய்யும் 'கோமாதா' என்னும் பசுக்களுக்காக பசுமடம் கட்டி பராமரிக்க ஆணை யிட்டுள்ளது ஓர் எடுத்துக்காட்டு.

நாம் எளிமையை கடைப்பிடிப்பதன் மூலம் ஆன்மிக வழியில் நடக்கின்றோம்.

ஆண்டுகளாக குருநாதர் நம் പல இரவு வரையிலும் முதல் காலை சாதாரண உடையிலேயே எத்தகைய ஆடம்பரமும் இல்லாமல் வாழ்கிறார். மேலும் தம் ஆசிரமத்திலும், பயணம் செய்யும் ஊர்களிலும், அருள்வாக்கு நேரங்களிலும் சாதாரண அறையில் அமர்ந்து நாடிவரும் அன்பர்களுக்கு அருள் வழங்குகிறார். இவ்வாறு எந் நிலையிலும் காட்சிக்கு எளிமையாகவே உண்மை. உள்ளார் என்பதே எனவே, நாமும் நம் குருவழி நடந்து ஆடம்பரமின்றி வரவுக்கு ஏற்றபடி செலவினை செய்து கடமை உணர்வுடன் குரு அருளை தியானித்து வாழ்வதே எளிமையை கடைபிடிப்பதாகும்.

நாம் அன்றாட வாழ்க்கையை நேர்மை, கண்ணியம், கட்டுப்பாடு மற்றும் நன்னடத்தையை கடைபிடிக்கிறோம். மனத்தாழ்மையுடன் குருநாதர் கூறிய அருள்மொழிகளை படிப்பதன் மூலமும் அவற்றை கடைபிடிப்பன் மூலமும் நம் வாழ்க்கையில் நேர்மையுடன் கண்ணியம் தவறாமல் கட்டுப்பாடுடன் வாழ இயலும் என்பது திண்ணம். இது குரு சேவையின் கவசமாகும்.

நாம் அடுத்தவரின் நிறையை பாராட்டுவதிலும் உதவுவதிலும் தாராளமாக இருக்கிறோம்.

நம் அறக்கட்டளையின் விழாக்களில் குருஜி அவரகள் விழா முடிந்தவுடன் அவைரையும் உண்ண உபசரிப்பதுடன, ஒவ்வொருவரையும் பாராட்டுவதை குணமாகவே கொண்டுள்ளார். நவராத்திரி விழாவில் கலந்துகொள்ளும் கலைஞர்களுக்குஉடனுக்குடன்பாராட்டு பத்திரம், விருது அளித்து சிறப்பிப்பது போன்றவை நினைவிலிருந்து அகலாத வையாக உள்ளது, லோக க்ஷேமத்திற்காக குருஜியின் பாடுபடும் திருவாயால் பெறும் பாராட்டுகளுக்கு ஈடு இணை இல்லை.

நம் குருநாதரின் திருப்பாதங்களில் நம் சொல், செயல், மனம் அனைத்தையும் பரிபூரணமாக சமர்ப்பணம் செய்கிறோம்.

இக்கலியுகத்தில் யுகபுருஷராகத் திகழும் ஸ்ரீகுருஜி அவர்கள் நமக்கு குருநாதராக கிடைத்தது அவரின் பூரண கருணை அன்றி வேறில்லை... எனவே, காலை எழுந்தவுடன் இரவு படுக்கச் செல்லும் வரை செய்யும் ஒவ்வொரு செயலையும் குருநாதரின் மந்திர வார்த்தையான 'ஜெய் குருதேவ்' என்ற நாமம் சொல் – செய்வதே சாலச் சிறந்தது ஆகும்.

புற்றீசல் போல் தீமைகள், துன்பங்கள், நம்மை வந்து தாக்கும்போது, பக்தியுடன் குருநாதர் அருளிய அருள்மொழிகளை படிக்கும்போது இவற்றிலிருந்து நம்மை பாதுகாப்பது திண்ணம். இத்தகைய குருநாதரை வந்தனம் செய்து ஆபத்துகளிலிருந்து காத்துக் கொள்ளலாம். குரு வந்தனம் செய்வதால் நம் கர்ம வினையும் அகலும் என்கின்றனர் மகான்கள்.

# பதாதன **சக்தி பீட வரலாறு**

200

பிரஜாதி பரமேஸ்வரனுக்கு கூடி யக்ஞத்தில் அழைப்பு விடுக்காததாலும் அவரது சரிபாகமான தன் மகளாகிய தாக்ஷாயணியை அவமானப்படுத்தியதாலும் பராசக்தியாக தாக்ஷாயணி வெகுண்டு தன் ஸ்தூல சரீரத்தை யக்ஞத்தில் மறைத்துக் கொண்டாள். பின்னர் சினங்கொண்ட பரமேஸ்வரன் யக்ஞத்தை நிறுத்த அன்னையின் ஸ்தூல சரீரத்திலிருந்த പിഷ്ടത്ത്വപിன് பாகங்கள் மகா சுதர்ஸன சக்ரத்தின் மூலம் வெவ்வேறு இடங்களில் வெளிப்பட்டன என்பது புராதன வரலாறு.

ஆழ்ந்து நோக்கின் இவை அம்மை அன்பரின் திருவிளையாடலன்றி வேறொன்றுமில்லை என்பது விளங்கும். ஏனெனில் அன்பே வடிவமான அன்னைக்கும், அப்பனுக்கும் ஏது சினம்? ஏது சரீரம்? அவை அனைத்தும் உலக நன்மைக்காக ஏற்பட்ட நாடகமேயன்றி வேறொன்றுமில்லை என்றால் அது மிகையல்ல.

நிற்க. அன்னையின் பராசக்தியின் சரீர பாகங்கள் வெவ்வேறு இடங்களில் விழுந்தது எதற்காக என்று யோசித்தால் அன்னையின் கருணை புரியும். ஆம், மக்கள் அனைவரும் தர்ம, அர்த்த, காமம், மோக்ஷம் என்ற நான்கு பேறுகளையும் பெறவேண்டுமென்பதே அன்னையின் திருஉள்ளம். அவ்வண்ணமே நம்முடைய மகனீயர்கள் இச்சரீர பாகங்கள் விழுந்த இடங்களை நன்கு கண்டுகொண்டு ஆராதனை செய்தனர். தம்முடைய தவ வலிமையாலும், உள்ளுணர்வாலும் இத் தலங்களில் சானியத்தையும் அருள் வெள்ளத் தையும் அறிந்துகொண்ட அம்மகனியர்கள் இத்தலங்களை 'சக்திபீட ஸ்தலங்கள்' என்று அழைக்கஆரம்பித்தனர்.சக்திபீடஸ்தலங்கள் – புராதன வரலாறு

முனிவர் வேதவியாசரின் பிரம்மாண்ட புராணப்படி இவை 51 எண்ணிக்கையில் ஆறு நாடுகளில் படர்ந்துள்ளது.

வாமகேசுவர தந்திரத்தின்படி 51 மாத்ருகா அக்ஷரங்களின் சக்தியாக 51 சக்திபீடங்களால் குறிப்பிடப்படுகிறது.

லதா ஸஹஸ்ரநாமம் பஞ்சாசத் பீட ரூபிணியாக குறிப்பிடுகிறது.

ஆதிசங்கர பகவதபார் சக்திபீட தரிசனம் மகனியர்க்கும், யோகியர்க்கும எளிதான செயலன்று என்று கூறுகிறார். இத்தகைய சிறப்பான சக்திபீட தரிசனம் இனி எவ் வண்ணம் உள்ளது என்பதைக் காண்போம்.

#### சக்திபீட ஸ்தலங்கள் – இன்றைய நிலை

ஆங்கிலேய ஆதிக்கத்திற்கு முன்பு வரை பாரத தேசம் தன்னுடைய கலாச்சார பலத்தினால் ஒன்றுபட்டு இருந்தது நாம் அனைவரும் அறிந்ததே. ஆனால் கடந்த 300 ஆண்டுகளில் ஏற்பட்ட பலதரப்பட்ட அரசியல் மற்றும் கலாச்சார மாறுபாட்டினால் ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் - 2014

இன்று இத்தலங்கள் முறையே இலங்கை, சீனா மற்றும் நேபாளம் ஆகிய ஆறு நாடுகளில் பரந்து விரிந்து கிடக்கிறது.

| தேசம்      | பீடங்கள் |
|------------|----------|
| இந்தியா    | 40       |
| பங்களாதேஷ் | 5        |
| நேபாளம்    | 3        |
| சீனா       | 1        |
| பாகிஸ்தான் | 1        |
| இலங்கை     | 1        |

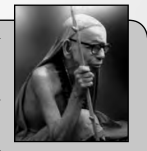
இவற்றில் பாகிஸ்தான், பங்களாதேஷ், சீனா போன்ற அந்நிய மதத்தினர் கணிசமாக வாழும் நாடுகளில் சக்தி வழிபாட்டின் முக்கியத்துவமும் பெருமையும் காலத்தினால் சாமான்ய மக்களுக்கு வெகுவாக குறைந் தலங்களைப் இப்புராதன துள்ளது. பராமரிக்க போதிய அரசாங்க சலுகைகளை அந்நாடுகளில் பெரியாக இருப்பதாக தெரிய ഖിல്லെ. இக்காரணங்களால் நம் பாரத தேசத்திலிருந்து சக்திபீட வழிபடு செய்ய

அந்நாடுகளுக்குச் செல்ல விழையும் அன்பர்களுக்கும் பல்வேறு இடையூறுகள் மற்றும் ஏமாற்றங்கள்.

நிற்க, உலக அன்னை தேவி பராசக்தி எல்லா இடங்களிலும் எல்லா சமயங்களிலும் நீக்கமற நிறைந்திருந்ததாலும் நம்முடைய முன்னோர்களாகிய மகனீயர்களால் நமக்கு கைகாட்டப்பட்ட சக்தி பீட தலங்கள் எப்போதும் போற்றத்தக்கவை. ஏனெனில் அவை அன்னையின் கருணையினால் அம் மகனீயர்கள் அறிந்தவை.

எல்லாம் அறிந்த நம் காலத்தில் வேத முனிவராய் எளிமையின் உதாரணமாய் திகழ்ந்தவரும் நடமாடும் தெய்வமெனப்படும் காஞ்சி முனிவர் அவர்கள் இக்கடினத்தை அறிந்து இதற்கு தீர்வு 51 சக்தி பீட ஆலய சக்திகளை ஓர் இடத்தில் சாஸ்திரிய முறைப்படி பிரதிஷ்டை செய்வதே எனப் பகர்ந்தார். செயற்கரிய செய்வார் பெரியர் என்ற

**காஞ்சி முனிவர்** : இவ்வுலகிலுள்ள மக்களின் துன்பங்கள் நிவர்த்தியாக மூலமாக இருப்பது அவர்களுடைய அசைக்க முடியாத இறைநம்பிக்கையே. இந்நம்பிக்கையே நாளடைவில் பக்தியாக மலரும், பக்தி செய்ய சிறப்பான இடம் ஆலயம். இவ்வாலயங்கள் மக்கள் இருக்குமிடங்களில் எல்லாம் இருக்க வேண்டும். ஏனெனில் கோவில் இல்லா ஊரில் குடியிருக்க வேண்டாம் என்பது ஆன்றோர் வாக்கு. தினமும் மக்கள்



ஆலய தரிசனம், பிரார்த்தனை செய்தபிறகே தம்முடைய அன்றா கடமையைச் செய்ய வேண்டும். குறைந்தபட்ச ஆலய கோபுர தரிசனம் செய்ய வேண்டும். ஆலயத்தில் நைவேத்தியம் செய்த பிறகே தம் வீட்டில் உணவு உண்பதை நம் முன்னோர் பழக்கமாகவே கொண்டிந்தனர் என்பதை அறிக. நாம் எப்போதும் பழைய ஆலயங்களை சீர்படுத்திக் கொண்டாட வேண்டும் என்று சொல்வது உண்டு. அதே சமயம் புதிய ஆலயங்களின் தேவையும் மிகமிக அவசியம. கிராமம் சாரந்த வாழ்க்கை முறை மாறி நகரம் சார்ந்த முறை வந்ததால் கிராமத்திலிருந்து மக்கள் நகரங்களுக்கு குடிபெயர்வதை நாம் பார்க்கிறோம். அதனால் புதிய குடியிருப்புகள் தோன்றுகிறது. ஆனால் இவர்கள் நம்முடைய வழிபாட்டுத் தலங்களோடு எப்போதும் வாழ்க்கையைச் செலுத்தவேண்டும். எனவே புதிய ஆலயங்கள் பாரம்பரிய முறைப்படி அமைத்தல் அவசியம்.



**நம் குருஜி:** ஆன்மா லயிக்கும் இடம் ஆலயம் ஆகும். அதாவது எங்கு நம் மனது ஒன்றுபட்டு பிறிதொரு சிந்தனையில்லாமல் தெய்வத்தின் நினைவில் இருக்கக் செய்கிறதோ, அது ஆலயம். மிகவும் கடினமான இக்காலத்தில் சாஸ்திரிய தர்மத்தின்படி வாழ்வதும் தனிப்பட்ட பூஜைகள் செய்வதும் சாதாரண விஷயமல்ல. தர்மத்தின்படி கூட்டு வழிபாடு செய்யவும் சிறந்த இடம் ஆலயம், எல்லோர் நலனுக்காகவும் நாம் பிரார்த்தனை செய்வதே உயர்ந்த சிந்தனை. நம்முடைய சக்தி பீட வளாகத்தில்

தனிப்பட்ட எந்த நபர்களுக்கும பிரார்த்தனை இருக்காது. இங்கு செய்யப்படும் பூஜைகள், யாகங்கள் அனைத்துமே உலக மக்களின் நன்மைக்காகவும் அனைத்து ஜீவராசிகளின் நன்மைக்காகவும் மட்டுமே என்பது ஒரு சிறப்பு.

கூற்றின்படி காஞ்சி முனிவர் சாதாரணமாக எல்லோராலும் செய்து முடிக்க இயலாது என்பதறிந்து அவரின் ஆத்ம சீடரும் காமாக்ஷி தேவியின் கடாக்ஷம் முழுவதும் பொருந்திவரும் அன்னை உபாசகருமான காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளைத் தேர்ந்தெடுத்தார் என்பதை அறிகிறோம். இதுவே நம் குருஜி காஞ்சி மாவட்டத்தில் எனப்படும் கண்ணன்தாங்கல் மங்களபுரி கிராமத்தில் ஸ்ரீஸ்வாண் காமாக்ஷி ஸகித சக்தி பீட ஆலயத்தை நிர்மாணம் 51 செய்வதற்கான காரணம்.

இச்சீரிய பணி கர்ம/அர்த்த/காமம்/மோக்ஷம் எனப்படும் வாழ்க்கையின் நான்கு தத்துவ நிலைப்படிகளில் அமையும்.

இதில் முத்தாய்ப்பாக அன்னை ஸ்ரீஸ்வர்ண காமாக்ஷி பிந்து மண்டல நாயகியாம் நடுவில் அமைய அவ்வாலயத்தைச் சுற்றி 50 சக்தி பீட நாயகிகளுக்கும் தனித்தனி ஆலயம் அமையும் என்பது சிறப்பு.

தற்போது மோக்ஷத்தையே தரும் ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலயம் தயாராகி கும்பாபிஷேகம் அமையப் பெறுகிறது என்பதை மிக்க மகிழ்ச்சியுடன் தெரிவித்துக் கொள்கிறோம்.

### ஸ்ரீ சக்தி பீடஆலய வளாகம்

சக்திபீட ஆலயங்கள் பண்டைய இந்தியாவில் பல்வேறு நகரங்களிலும் கிராமங்களிலும் பரந்து விரிந்து, தொன்று தொட்டு மக்களின் துயர்தீர்த்து வருவது நாம் அறிந்ததே, இத்தகைய புராதனஸ்தலங்கள் இருக்கையில், "புதிதாக ஏன் ஒரு சக்தி பீடஆலயம்?" என ஒரு கேள்வி எழலாம். அதற்கு நாம் பதில் காண்பதற்கு முன்னர் பொதுவாக ஆலயங்கள் நிர்மாணிப்பதன் நோக்கங்கள் பற்றி காஞ்சி முனிவரின் வாக்கையும் நம் குருநாதரின் கருத்தையும் அறியலாம். (காண்க : பெட்டிச் செய்தி)

### ஸ்ரீசக்திபீட வளாக சிந்தனை ஊற்று

நம் குருஜி அவர்கள் அன்னை காமாக்ஷி உபாசகர் மட்டுமல்ல; நம் பலருக்கு அவர் அன்னையின் மறு உருவமே. அத்தகைய தாயுமானவராய் பக்தர்களின் அனைத்து கோரிக்கையை காமாக்ஷியின் அன்னை அருளால் நிறைவேற்றி வருகிறார் என்பதில் ஐயமில்லை. அவரிடம் பழகியவர்கள் குருஜி தங்களை பல ஆலயங்களுக்கு தரிசனம் அனுப்பியுள்ளதையும், செய்ய உதவிகளைச் அதற்கு தன்னால் (மடிந்த

ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014



செய்வதையும் அதற்கும் மேலாக சிலருடன் தானும் புராதன ஆலயங்கள் பலவற்றிற்கு சேர்ந்து தரிசனம் செய்வதை அறிவோம். அவருக்கு சிவ விஷ்ணு பேதங்களில்லை. பல ஸ்தலங்களின் பெருமையை அவர் வாயால் அறிந்தவர் பலர். இத்தகைய நம் குருநாதருக்கு – அம்பாள் உபாசகருக்கு சக்தி தரிசனம் செய்விக்க எண்ணம் ஏற்பட்டது விந்ததையில்லை... பராசக்தியான அன்னை, தன்னை ஒரு காரணத்திற்காக 51 தலங்களில் தன்னுடைய ஸ்தல உடன்பாகங்களை விழச் செய்து அவற்றை சக்தி பீடங்களாக்கினார் என்பது நம் குருநாதர் வாக்கு.

ஆனால் இன்றைய நிலையில் வேற்று மதங்களின் பிறப்பால் பண்டைய சக்தி பீட ஆலயங்களில் பல இந்தியாவிற்கு வெளியே பக்தர்களின் வழிபாட்டிற்கு இயலாத சூழ்நிலை. அதே சமயம் நம் நாட்டில் சில சிறிய நகரங்களின் உள்ளே பொதிந்துள்ள சக்தி பீட ஆலயங்களின் பெருமை நம் மக்களுக்கு ஏனோ தெரியவில்லை... வாழ்வில் 51 சக்தி பீட வழிபாடு என்பது யோகிகளுக்கும் கிடைக்காத ஒன்று. ஆதிசங்கரர் குறிப்பிட்டதையும் இங்கே நினைவுகூர்வோம்.

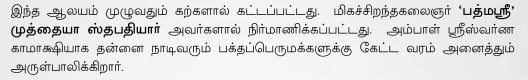
இத்தகைய சிறப்புமிக்க சக்திபீடங்களின் தரிசனம் அனைவரின் வாழ்விலும் கிடைக்க வேண்டும் என்ற உயரிய நோக்கத்தில் தோன்றியதே நம் குருநாதரின் 51 சக்திபீட வளாகம்.இதற்காகவேஇத்தலத்தில் மங்களபுரி என்று பொருத்தமான பெயரும் வைத்தார்.

சக்திபீட ஒவ்வொரு ஆலய தரிசனம் செய்வதற்கும் ஒவ்வொரு பல துண்டு என்ற அந்தந்த ஸ்தல வரலாறு கூறும். இத்தகைய 50 சக்திகளும் ஒன்றாய் அமர்ந்து அவர்களின் நடுவில் ராஜராஜேஸ்வரியாய் அன்னை அருள்பாலிப்பது காமாக்ஷி அமர்ந்து மிகமிகச் சிறப்பு. இதனால் அனைத்து மக்களின் வாழ்வில் அறம், பொருள், இன்பம் மட்டுமின்றி പ്പി எனப்படும் மோகூடி நிலையையும் ஒருசேர இவ்வாலயத்தில் தரிசனம் செய்வதால் வரும் பலன் என்கிறார் குருஜி.

நாமும் பணிவோமே.



# ശസ്മനവന് ഏ പാന്ത്ര മറയപോന് **ക്രിസിന് മിസ്സിന്നെങ്കുണ്**



### இவ்வாலய பிராா்த்தனை வழிமுறைகள்

(ஸ்ரீலஸ்ரீ காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளால் வரையறுக்கப்பட்டவை)

- பொது : ஸ்ரீஸ்வர்ண காமேஸ்வரி அன்னையை தரிசிக்க வரும் பக்தர்கள் பஞ்சமி திதியன்று நெய்தீபம் 5 ஏற்றி வைத்துவிட்டு, மாதுளை, தாமரை, வில்வம் தேன் (100கி) இவற்றை சமர்ப்பிக்கலாம்.
- வியாதிகள் விலக : வளர்பிறை, தேய்பிறை பஞ்சமிகள் மொத்தம் ஐந்து பஞ்சமி மேற்சொன்ன தீபம், தேன் மற்றும் மலர்கள் ஸமர்ப்பித்து பிரார்த்தனை செய்தால் பிரார்த்தனை நிறைவேறும். குறிப்பாக வியாதிகள் குணமாகும்.
- குறித்த காரியம் நிறைவேற: கல்வியில் தேர்ச்சி பெற, உத்தியோக ரீதியில் முன்னேற்றம் காண, உத்யோகம் விரைவில் கைகூட, திருமணத் தடை விலகி விவாஹம் நடக்க 8 (எட்டு) நவமி திதியில் அம்பாளுக்கு அரளி மாலை, 9 நெய் தீபம் ஏற்றி வைத்து பிரர்த்தனை செத்ரல காரியம் பதமாகும்.
- வாழ்வு வளம்பெற: புத்திர பிராப்தி உண்டாக, ஆயுள் விருத்தி அடைய, ஞானம் சித்திக்க, கோர்ட் விவகாரம் அனுகூலமாக, நிர்பயம் உண்டாக – பிரதி வியாழன் 51 எலுமிச்சை மாலை சாற்றி 2 நெய் தீபம் ஏற்றி வழிபாடு செய்யவும். இவ்வாறு 8 (எட்டு) வியாழன் செய்யவும்.
- அனைத்து காரியங்களும் ஜெயமாக : குடும்ப நலம் ஏற்பட குடும்ப ஒற்றுமை ஏற்பட, வம்சம் தழைக்க, தெய்வ பக்தி உண்டாக மற்றும் அனைத்து காரிய ஜெயமாக, மனக்கிலேசம் விலகிட, 36/64 நாட்கள் தினமும் அம்மன் சன்னதியில் மாலை 6 மணி முதல் 7 மணிக்குள் 3 நெய் தீபம் ஏற்றி வத்து லலிதா ஸஹஸ்ரநாமம் படித்து வரவேண்டும்.
- குரு அருள் பெற: ஒவ்வொரு மாதம் ரேவதி மற்றும் அனுஷ நட்சத்திரத்தன்று அம்மனுக்கு மஞ்சள் அல்லது அரக்கு கலர் நூல் புடவை சாற்றி நெய்தீபம் ஏற்றி பிரார்த்தித்தால் அன்னை குரு ரூபமாக அருள்புரிவாள். பிரதி தினம சரியாக மாலை 6.30 மணிக்கு மக்கள் உராத்தி நடக்கும் காமாக்ஷி மற்றும் குருஜி ஆரத்தி பாடல்கள் அனைவரும் பாட அன்னையின் அருள் பரிபூரணமாக அனைவருக்கும் கிடைக்கும்.

ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

## ഷ് പാന്ത ക്ന്നാണ് കുണ്ണാണ

பைத்தல் காத்தல், அழித்தல் ஏற்ற மூன்றும் ஆதாரமாக இருப்பது ஒரு பராசக்தி. இம்மூன்றையும் கடந்தபின் நாலாவதக உள்ள துரியத்தையே சதுர்த்தம் என்றும் சிவம் எனறும், அத்வைதம் என்றும், சாந்தம் என்றும் மாரர்முக்ய உபநிஷத் சொல்கிற. அதையே பிரம்மம் என்கிறோம்.

அதைத் தவிர இரண்டாவதாக வேறேதும் இல்லாததால் அது அத்வைதம். அப்போது அதற்கு நிறமும் இல்லை. சுத்த ஸ்படிகமாக இருக்கிறது. அந்த ஸ்படிகமான இந்த சிவஸ்வரூபம்தான் செக்கச் சிவந்த காமாக்ஷியாய் ஆகிறது. ஏகமாக இருந்த ஒன்று

பலவாக தோன்றுகிறது. சக்தியாகும்போது காமாக்ஷியாகிறது. பலவாக தோன்றுவதோடு அவற்றையெல்லாம் ரசிக்கிற பரம காருண்ய முள்ள மாதாவாகவும் அது இருக்கிறது. பலவாறு தோன்றுகின்ற உலகத்தை சக்தியாக நினைத்து மயங்க வைக்கிற மாயையும் அதே சமயம் அந்த மாயையிலிருந்து ஜீவன்களை வருவித்த ஏகமான அத்வைத ஸ்வரூபத்தில் கரைக்கிற ஞானாம்பிகையாகவும் அதே பராசக்தி இருக்கிறது.

படைப்பு, காத்தல், அழித்தல் என்ற மூன்று நிலைகளுக்கு அப்பாற்பட்டு செயலற்று இருப்பவர்பிரம்மமானசிவஸ்வரூபம்என்றால்





இவை மூன்றையுமே செய்வித்துக்கொண்டும் அவற்றால் பாதிக்கப்படாமல் அதீதமாக நிற்பது பராசக்தியான காமாக்ஷி (இந்த மூன்று தொழிலும் அவளுடைய மாயையாலே விளைந்தது).

ஏதோ ஒரு சக்தியால்தானே அசலமான (சலனமற்) பிரம்மம் அசைந்து கொடுத்த மாதிரி இத்தனையும் உலகத்தில் தோன்றிவிட்டன? அந்த சக்திதான் பிரம்மத்தின் பத்தினியான காமாக்ஷி.

அன்பே உருவான, ஒரு பெற்ற தாயாருக்கும் மேலாக அந்த பராசக்தி அனுக்கிரஹம் செய்வதைப் பிரத்யக்ஷமாக அனுசரித்த மகான்கள் அதைக் காமாக்ஷியாக வர்ணிக் கிறார்கள்.

ஒன்று இருந்தால் மட்டும் பிரயாஜனம் இல்லை, தான் இருக்கிறோம் என்று அறிந்தால்தான் பிரயோஜனமுண்டு. தான் உள்ளதாகவே உணராத ஒன்று இருந்தும் இல்லாத மாதிரிதான். ஆனால் ஸத்தாகிய பிரம்மத்துக்கு தான் இருப்பதாக அறிவு இருப்பதால்தான் சக்தியை இத்தனை தோற்றங்களாக காட்ட முடிகிறது. இப்படியாக ஸத், தன்னைத்தானே அறிந் கொள்வதைத்தான் சித் என்கிறோம்.

ஞானம் என்பதும் அதுவே. ஸத் என்பது ஈச்வரன் - சித் என்பது அம்பிகை. தன்னையே அறிந்து கொள்ளும்போது ஆனந்தம் என்ற உணர்வு உண்டாகிறது. ஈச்வரனும், அம்பாளும் காமேஸ்வரனும் காமாக்ஷியாகவும் சேர்ந்து ஸத்சித் ஆனந்தம் பிரம்மமாக இருக்கிறார் கள்.

பிரம்மத்தையும் பிரம்ம சக்தியையும் பிரிக்க முடியாது. அதையே அர்த்தநாரீஸ்வர தத்வம் என்கிறோம்.

பிரம்மம் என்பது நிறமே இல்லாத சுத்த ஒளி மாதிரி, அதில் காரியமே சூரிய இல்லை. ஆனாலும் சகல காரியங்களுக்கும் ஆதாரமான சகல சக்திகளும் அதில்தான் உள்ளன. எப்படி எல்லா நிறங்களும் சுத்த ஒளிக்குள் இருக்கிற மாதிரி. காரியம் பிரம்மம் தானே இல்லாத தன்னைத் உணர்ந்துகொண்டதுதான் அதன் முதற் இதுவே சாந்தமான பிரம்மத்தில் காரியம். சலனம்தான் ஒளிச்சிதறல் ஒ(ந மாதிரி அகிறது. இந்த ஒளிச்சிதறல் முதல் சிவப்பாய் பிரிகிறது. இச் செக்கச் சிவந்த திருமேனியே அம்பாளின் காமாக்ஷியின் திருமேனி. (நம் குருநாதர் இதனாலயே 'ஸ்வர்ண காமேஸ்வரி' பொருத்தமாய் அழைக்கிறார் ഞ ഞ அறிகிறோம்)

ஸ்ரீஸ்வா்ண காமாக்ஷி தன்னுடைய ஒன்பது சுற்றம் பிரகாரங்களை உடைய ഖ്നസ ஸ்தானத்தில் (ஸ்ரீபுரத்தில்) அமர்ந்திருக்கிறார். வெளியில் உள்ள ஒன்பது ஆவரணங்களிலும் சுற்றிச் சுற்றிபல்வேறு தேவதைகள் இருக்கிறார்கள். இவர்களெல்லாம் பராசக்தியின் அம்சங்கள். இவர்களுக்கும் வெளியே உள்ள ஆவரணத்தில் அணிமா எட்டு ഗ്രதலിய தேவதைகள் காவல் புரிகிறார்கள். இயற்கைக்கு அதீதமான அற்புதங்களைச் செய்யும் சித்தர்



ஸித்தியை பெருமக்களுக்கு இத்தகைய அணிமா முதலிய எட்டு தேவதைகளே வழங்குகின்றனர். இப்படிப்பட்ட பிரமிப்பூட்டுகிற ஸித்திகளைத் தருகிற தேவதைகள் கூட சாக்ஷாத் காமாக்ஷியின் வெளியே அந்தப்புரத்திற்கு நிற்கிற காவலாளிகள்தாம் என்று சொல்லாதிருந்து காமாக்ஷி தேவியின் ஸித்தியை ஊகிக்கலாம்.

இத்தகையதேவியின் கடாக்ஷ விஷண்யத்தின் பெருமையை (பார்வையை) ஆதிசங்கர பகவத்பாதர் தருகா த்ரா கியஸ்வா என்கிறார். அதாவது அவருடைய க பார்வை எத்தனை தூரமும் தாண்டி விழுமாம் ஏனெனில் எல்லையில்லா பிரபஞ்சத்துக்கு அம்மா அவளே – எனவே அவருடைய பார்வைக்கு அதன் கருணைக்கு எல்லையே இல்லை.

"இவ் அன்னையை உபவாசிக்கிறவனுக்கு ஸரஸ்வதி தேவியின் அனுக்கிரஹமும் மகாலக்ஷ்மியின் அனுக்கிரஹமும் சேர்ந்து கிடைக்கும். இவனைப் பார்த்து மன்மதனோ என ரதியே சந்தேகப்படும்படி லாவண்யம் உண்டாகும்; தீர்க்காயுசும் உண்டாகும்" என்கிறார் ஆதிசங்கரர்.

ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் - 2014

பேரின்பமான மேல் "இதற்கு இறை அருளை பரிபூரணமாக வைராக்கியத்துடன் ஈடுபட்டா காமேஸ்வரியின் கருணையால் பேரின்பமாகவே ஆகலாம், இதைவிடபெரிய பலன் வேறில்லை என்கிறார் ஆதிசங்கர பகவத்பாதர். எனவே அம்பாளிடம் நாம் இன்னின்ன வேண்டும் என்று சொல்லி பிராா்த்திக்க வேண்டிய அவசியமில்லை. ஏனெனில் அவள் எல்லாம் அறிந்த பூர்ணம்.

ஆனாலும் மனசில் உள்ள குறையை வாய்விட்டு சொல்லாவிட்டால் அது உள்ளுக்குள்ளே உறுத்திக்கொண்டு இருக்கிறது. அதனால்தான் பிரார்த்தனை பண்ணுகிறேன். உனக்கு தெரியாததைத் தெரியப்படுத்துவதற்காக அல்ல. எனக்கு உள்ள சிரங்கு மாதிரி அரிப்பதைக் கொஞ்சம் சமனப்படுத்திக் கொள்ளவே பிரார்த்தனை செய்கிறேன் என்ற மகானின் வாக்குப்படி பிரார்த்திப்போம்,

ஸ்ரீகாமாக்ஷி ஸமஸ்த உலகங்களுக்கும் அன்னையாதலால் நாம் அனைவரும் குழந்தைகள்தான். அவள் அவளைத் தெரிந்துகொண்டால் அதன்பி நமக்குள் வெறுப்பு, துவேஷம் வரவே வராது. நட்பு கண்டுபிடிக்க வராது, தப்பு நடக்கிறபோது அதைப் பரிவோடு திருத்துகிற மனப்பான்மை வருமே தவிர, சண்டை போடத் தோன்றாது. லோகம் முழுக்க ஒரு குடும்பம் என்ற அன்பு உணர்ச்சி பொங்கும்.

ஆரம்ப நிலையில் அவள் வேறு என்றே பாவிக்கலாம். அப்போது அவளுடைய பாதரவந்தங்களை கெட்டியாகபிடித்துக் கொண்டு பிரார்த்தனை செய்துகொண்டே இருக்க வேண்டும். நாம் கொஞ்சம் பிரயாசைப்பட்டால் போதும், அவளே நம்மை உயர்த்தி ரக்ஷிப்பாள்.

(காஞ்சி முனிவா் மஹா பெரியவா் ஸ்ரீசந்திரகேந்திர சரஸ்வதி சுவாமிகளின் தெய்வத்தின் குரல் புத்தகத்திலிருந்து தொகுத்தது)



# ௮*௳*₽₽₽₽₽ ௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐௐ

'வேதவித்யாநிதி' **சேங்காலிபுரம் ப்ரம்ஹஸ்ரீ சங்கர ராம தீக்ஷிதா்** 

ஸ்ரீ ராம ஜெயம்

ப்ரும்ன வித்யா ஸ்வரூபிணீ ஸ்ரீ காமாக்ஷி பவானீ ! பவானீ ! பவானீ ! த்ரிவாரம் உதாரம் முதாஸர்வதா யே ஜபந்தி! ந சோகோ நமோஹோ ந பாபம் ந பீதி: கதாசித் கதம்சித் குதச்சித் ஜநாநாம்!!

புண்ணிய பூமியாம் நம் பாரத நாட்டில் எங்கு சென்றாலும் இறைவழிபாடு என்பது வேரூன்றியது. அத்வைத மதத்தை நிலைநாட்ட தோன்றிய ஸ்ரீஆதி சங்கரர் உருவத்துடம் கூடிய இறைவழிபாட்டை பல வழிகளில் (ஷண்மதம்) காட்டியுள்ளார்.

தேசத்தில் சக்கி உபாசனையை நமது ஸ்ரீவித்யா ഞ கூறுவார்கள். இதை தோற்றுவித்தவர்கள் மஹான்கள். പல அவர்களை ஒட்டியே பரம்பரைகள் പல வந்துள்ளன. ஸ்ரீஅம்பாளைப் பற்றி ஸ்ரீவித்யையில் கூறும்போது, ''பராசக்தியே முதன்மையானவள். அவளே எல்லாவற்றுக் கும் காரணமானவள்; அவளே படைத்தல் அந்தந்த உருவங்களில் முதலியவைகளை நிர்வஹிக்கிறாள்'' (ஸ்ருஷ்டிகர்த்ரீ இருந்து ப்ரும்ஹ ரூபா கோப்த்ரீ கோவிந்த ரூபிணீ / ஸம்ஹாரிணீ ருத்ரரூபா) என பல எடுத்துக் காட்டு.

ஸ்ரீ பகவத் பாதவமும் ஸ்ரீ பராசக்தியை சொல்லும் இடங்களில், ''அவனன்றி ஓர் அணுவும் அசையாது'' என கூறப்படும் சிவனையே இயங்கச் செய்பவள் ஸ்ரீஅம்பிகை (சிவ: சக்த்யா யுக்தா) என்கிறார்.

ஸ்ரீமார்கண்டேயர் கூறுகையில் கல்வியைத் தரும் கலைவாணியும் அவளே. செல்வங் களை வழங்கும் கலைமகளும் அவளே. எதிரிகளை திறமைகளை அள்ளி வீசும் வெல்லும் மலைமகளும் அவளே என்கிறார் (வித்யா ப்ரதான ஸமயே..) இதற்கும் மேலாக தெள்ளத் தெளிவாக தேவி மாஹாத்ம்யத்தில் கூறுகையில் யாதேவீஸர்வ பூதேஹீ என பல கோணங்களில் வர்ணிக்கிறார்.எல்லாவற்றுக்கும் சிகரம் வைத்தாற்போல் லலிதா ஸஹஸ்ரநாமத்தில் முதல் நாமா ஸ்ரீமாதா என்பது தாயின்றி சேய் இல்லை அன்னை அவளின்றி எதுவுமே இல்லை.

உலகம் நிலையற்றது. உலகில் உள்ளவை களும் நிலையற்றது பரப்ரும்ஹம் ஒன்றே சாஸ்வதமானது என்ற பேரறிவை நமக்குத் தருபவளும்ப்ரும்ஹ வித்யா ஸ்வரூபிணியான ஸ்ரீகாமாக்ஷி.

ஸ்ரீ பராசக்தியின் 51 சக்தி பீடங்கள் எல்லாமே உயர்வு ஆனாலும் நடுப்பாகம் ரஸமானது + முக்யமானது. அப்படிப்பட்ட நடுப் பாகம் ஸ்ரீகாஞ்சி (நம் உடலில் நடுப் பாகத்தில் அணியும் ஒட்டியாணத்திற்கும் காஞ்சி எனப்பெயர்). ஸ்ரீகாஞ்சி காமாக்ஷியின் கடாக்ஷம் அமையப்பெற்றது. மங்களங்களை அள்ளி வழங்கும் மங்களபுரி அங்கு சக்தி பீடத்தில் 'ஸ்தாப்த்யம்' என்ற சில்ப சாஸ்த்ர முறைப்படி கருங்கல் திருப்பணியில் அமைக்கப்பட்ட ஆலயத்தில் ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷியைப்ரதிஷ்டை செய்ய ஸங்கல்பித்து, நிறுவி, நிறைவு செய்தவர் நமது பூஜ்யஸ்ரீ காமாக்ஷி ஸ்வாமிகள்.

ஆலய நிர்மானம் சுலபம் அல்ல – கருங்கல் திருப்பணி என்பது மிகமிகக் கடினம்! இக் கடினமான செயலை உலகம் முழுவதும் சு ற்றுப்பயணம் செய்து கொண்டும், நாடிவரும் அன்பர்களுடைய இன்னல்களை தீர்த்துவைத்து அருள் வாக்கைஎழுத்து மூலமாகவும் செய்து வரும் ஸ்ரீ காமாக்ஷிஸ்வாமிகளின் செயல் வியக்கத்தக்கது நாம் அவரது செயல்களைக் கண்டு வியந்தாலும் ஸ்ரீஸ்வாமிகள் அனாயாஸமாக செய்வதற்கு யாம் அறிந்த வரிசையாக காரணங்களை உங்கள்முன் எடுத்துவைக்கிறேன்.

- ஸ்வாமிகள் தோன்றியது ஒரு வைதீகருடைய குடும்பம் (ஸ்ரீ நடராஜ சாஸ்த்ரிகளை நன்கு தெரிந்தவர்களுக்கே இது நன்கு புரியும்).
- ஸ்ரீ பரமாசார்யளுடன் இருந்து அவரது
   க்ருபைக்கு பாத்திரமானது.
- ஸ்ரீகாமாக்ஷி உபாசனையை விடாமல் செய்து வருவது.

- ஸ்ரீ ஆசார்யாள் ஸௌந்தர்யலஹரியில் கூறுகையில், ''தேவி! நான் நீயாக ஆக வேண்டும் (பவானித்வம்தாஸே)'' என்றதுபோல் சங்கரநாராயணர் காமாக்ஷி ஸ்வாமி களாக ஆனது.
- சாரதா நவராத்திரி உத்ஸவத்தை ஆச்சர்யமான முறையில் நடத்துவது ஒவ்வொரு வருடமும் விசேஷ மந்திரங் களினால் முறைப்படி ஜபஹோமங்களை நடத்துவது. கடைசி நாளில் சண்டியாகம் செய்வித்து பூர்ணாஹுதி சமயத்தில் தட்டுதட்டாக மங்கள திரவியங்களையும்

பக்ஷணங்களையும் மூல மந்திரத்துடன் கணமான வேதகோஷத்துடன் ஹோமம் த்ரௌபதிக்கு க்ருஷ்ணன் வஸ்திரங் களை அலைஅலையாக வழங்கியது போல் பட்டுவஸ்திரங்களைஅன்னைக்கு அர்பணிப்பது.

- எங்கும் பார்க்க முடியாத எண்ணிக்கை யில் வேத வித்வான்களை வரவழைத்து, ருக்+சுக்ல யஜீர்+க்ருஷ்ண யஜீர்+ஸாம+ அதர்வண வேத+வித்வத் ஸதஸ்ஸை நடத்தி, கை நிறைய ஸம்பாவனையை வழங்கி, ஒவ்வொரு வருடமும் புதிதாக பரிசுகளை கொடுத்து, ருசிகரமான அன்ன ப்ரஸாதங்களை அனைவருக்கும் வழங்கி, காரிலும் வேனிலும் அவர்களுடைய இருப்பிடத்திற்குஸௌகர்யமாக அனுப்பி வைப்பது.
- வந்தவர்கள் அனைவரும் அக்ஷதை ஆசீர்வாத ஸமயத்தில் ''ஸத்யா: ஸந்து யஜமானஸ்ய காமா'' என்று கூறியது போன்ற மேற்சொல்லப்பட்ட நமக்குத் தெரிந்த + தெரியாத காரணங் களினாலேயே ஸ்ரீ காமாக்ஷி ஸ்வாமிகள், பக்தர்கள், கமிட்டிக்காரர்கள், வேத ஸ்தபதிகள், வித்வான்கள், ഖേഖെ யாட்கள், தொண்டர்கள், வள்ளல்கள், பாமரர்கள் ஒத்துழைப்போடு அதே ஸமயத்தில் அனாயாஸமாக ஆச்சர்யகரமாக ஆலய திருப்பணியை கும்பாபிஷேகம் நிறைவு செய்து செய்து நமது பாரதத்திற்கு பெருமை சேர்க்கிறார்.

ஸ்ரீ காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளின் அருள்தொண்டு + தேசத்தொண்டு + ஆலயத்தொண்டு

முதலிய வைகள் ஸ்ரீகாமாக்ஷி + ஸ்ரீபரமாசார் யாளின் பரமானுக்ரஹத்தினால் மென் மேலும் பெரும் வளர்ச்சி அடைவதை நாமும் நம் வாரிசு களும் காணப்போகிறோம்.



சுபம்!



JUUR L

பராசக்தியான தேவி காமாக்ஷி தன்னுடைய குழந்தையாக நம் குருஜி ஸ்ரீலஸ்ரீ காமாக்ஷி தேர்ந்தெடுத்ததும், ஸ்வாமிகளைத் அவர் அருள்வாக்காய் மலர்ந்து மூலம் அனைவரையும் மகிழ்விப்பதையும் நாம் அறிவோம். இத்தகைய காமாக்ஷி அன்னை தனக்கென ஓர் ஒப்புயர்வான ஆலயத்தை அமைத்துக் கொண்டாள் இவ்வாறு என்று நினைக்கும்பொழுது அவருடைய அன்பினாலும் அருளினாலும் நெஞ்சு இப்பயணத்தில் சில முக்கிய கரைகின்றது. நிகழ்வுகளை அன்பாகளின் நன்மைக்காக பதிவுசெய்வதில் மிக்க மகிழ்ச்சியடைகிறோம்

#### ஆலய அறிவிப்பு

ஒவ்வொரு வருடமும் நம் குருஜி அவர்கள் தமிழ்ப் புத்தாண்டையொட்டி ஆண்டு, ராசி மற்றும் இதர பலன்களை அனைவருடைய நன்மைக்காகவும் தெரிவித்து அதற்குண்டான பரிகார பூஜை முறைகளையும் அறிவிப்பது வழக்கம். அவ்வண்ணமே கடந்த 2013 ஏப்ரல் அன்று தமிழ்ப் புத்தாண்டு பலன்களை உலக நன்மையை ஒட்டி அறிவித்துவிட்டு ஒரு முக்கிய அறிவிப்பு செய்தார்.

அதாவது அன்னை காமாக்ஷி தேவி 51 சக்தி பீட நாயகியாக தன்னை ஓரிடத்தில் அமைத்திட வேண்டும் என்று இந்தியா உட்பட ஆறு நாடுகளில் பரந்து கிடக்கும் சக்தி பீட ஆலய சக்திகளை ஓரிடத்தில் அமைது அதில் நடுநாயகமாய் அன்னை காமாக்ஷி தேவியை அமைக்க வேண்டும் என்பதே தெய்வ வாக்காய் வந்தது அன்று. மேலும் 51 சக்தி பீடங்கள் நான்கு மூலைகளிலும் அமைக்கப்பட வேண்டும் என்றும் முறையே அறம், பொருள், இன்பம், காமம் மற்றும் வீடு என மக்களின் அனைத்து தேவைகளையும் பூர்த்தி செய்யும் வண்ணம் அமைக்கப்பட வேண்டும் என்று உத்தரவு.

நான்கு நிலைகளில் அறத்திற்காக – சத்குரு காஞ்சி பெரியவர் சன்னிதியில் தொடங்கி, சந்தோஷி மாதா, கணபதி, முருகன் மற்றும் காலபைரவர் சன்னிதிகள். பொருள் வளத்திற்காக 50 சக்தி பீட நாயகி களுக்கும், தனித்தனி சன்னிதி ஆலயங்கள், இவ்விரண்டு நிலைகளையும் கடந்த உட் பிரகாரத்தை வலம் வந்தால் அனைவரின் வாழ்க்கையிலும் இன்பம்/கர்மங்கள் நிறைவேறும்.

நான்காம் நிலையில் வீடு என்கிற மோக்ஷம் அல்லது பேரின்ப நிலையை அளிக்க அன்னை ஸ்வர்ண காமாக்ஷியாய் அமர்வாள் என்பது வாக்கு. இதற்கு மேலும் சிறப்பாக அன்னை ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலயம் முழுக்கமுழுக்க கருங்கற்களால் பண்டைய சிற்ப சாஸ்திர மரபின்படி அமைக்கப்பட வேண்டுமென்பது மற்றொரு செய்தி.

இவ்வாறு தலைமுறை தலைமுறையாய் நம் முன்னோர்கள் உட்பட பண்டைய பாரதத்தின் தனிப்பெரும் சின்னமான சக்திபீட ஆலய தரிசனம் நம் குருநாதர் மூலம் உலகிற்குத் திரும்பக் கிடைப்பதற்கு உத்தரவான அந்நாள் பொன்னாளே.

### கன்னுன்தாஸ்கல் கிறாடுத்தில் **அனினன ஆலயம் உருவான வரலாறு**

ன்னை ஸ்வர்ண காமாட்சி ஆலயம் செய்ய அறிவித்ததும் அதற்க்கான வாய்ப்பை குருநாதர் ஸ்ரீகாமாட்சி கைங்கர்ய அறக்கட்டளைக்கு அளித்தார். அன்று முதல் அடுத்து ஒரு வருடம் பல இடங்களை அறக் கட்டளை உறுப்பினர்கள் அலசி ஆராய்ந்ததில் மூன்று ஸ்தலங்கள் பரிசீலிக்கக் கூடியதாய் அமைந்தது, இதில் மூன்று ஸ்தலங்களும் தொண்டை நாடு, காஞ்சி வட்டம் என்று சொல்லப்படும் காஞ்சிமாநகரை சார்ந்தே இருந்தது என்று நினைத்துப் பார்க்கையில் வியப்பாய் உள்ளது.

அம் மூன்று ஸ்தலங்களில் முடிவாய் கண்ணன் தாங்கல் என்று சொல்லப்படும் மங்களபுரியை நம் குருஜி அவர்கள் தேர்வு செய்தார், நிற்க! இவ்வாறு ஆலய இடங்களை பரிசீலிக்கும் போது, நம் குருஜி, "எங்கே அம்பாள் ஆலயம் அமையுமோ, அதற்கு அருகில் ஒரு வைணவ தலம் கண்டிப்பாய் அமைந்திருக்கும்!" என்று சொல்யிருந்தனர் (ஏனெனில் அவர்கள் அண்ணனும் தமக்கையும் அல்லவா?).

ஆனால் இந்த அறக் ஒரு கருத்தை உறுப்பினர்கள் கட்டளை மறந்தே அதோடு கண்ணன்தாங்கல் இருந்தனர், நிலம் வாங்குவதற்கு ஒப்புதலும் அளிக்கப் விட்டது. பட்டு அதன்பின் ஒருநாள் அந்நிலத்திற்கு மிக அருகே (சுமார் 1 கிமீ) மதுர மங்கலம் என்னும் மிகப் பழமையான அறிந்தோம், ஊர் இருப்பதை இம் மதுரமங்கலத்தில் சுமார் 1000 வருடங்களுக்கு முந்தைய வைகுண்ட பெருமாள் ஆலயம் உள்ளது. யதிராஜா ராமானுஜர் அவர்களின் சீடரானஎம்பார்அவர்களால்ஆராதிக்கப்பட்டு ஸ்தலம் இது!

என்னே, நம் குருஜியின் தொலை நோக்கு! என்னே, ஒரு திருவிளையாடல்!! என்று எண்ணி மகிழ்ந்தோம், இவ்வாறு கண்ணன் தாங்கல் நிலத்தை வாங்க முடிவு செய்தவுடன் அதற்கான பணவரவு எதிர்பாராத முறையில் சுமார் 45 நாட்களுக்குள் முழுவதும் நடந்து நிலம், அறக்கட்டளையின் பேரில் 2009 மே மாதம் பதிவு செய்யப்பட்டது மேலும் ஒரு சிறப்பு. இதற்கு உதவிய நல் இதயங்களுக்கு நன்றி.

### முதல் விழா:

கடந்த 2009 ஜூன் மாதம் 7 மற்றும் 12 தேதிகளில் அறக்கட்டளை, ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமேஸ்வரி சங் அங்கத்தினர்களும் சேர்ந்து ஸ்ரம்தான் எனப்படும் நிலத்தை சரிப்படுத்த உளவாரப்பணி செய்தனர். பின்னர் நம் குருஜி மற்றும் ஸ்ரீ சங்கரானந்தா ஸ்வாமிகள் அவர்கள் முன்னிலையில் பூமி பூஜை நீ ஸ்வர்ண காமாட்சி ஆலயத்திற்காக செய்யப் பட்டது இதோடு ஸ்வர்ண கணபதி விக்ரஹம் பிரதிஷ்டை செய்யப்பட்டது.

### நான்கு நிலை ஆலயத்தில் முதலில் ஸ்வா்ண காமாட்சி ஆலயம் – ஏன்?

சகல இன்பங்களையும் இம்மைக்கும் மறுமைக்கும் அளிக்கும் பராசக்தி ஸ்வர்ண காமாட்சி தேவியாய் நம் குருநாதரிடம் குடிகொண்டு கடந்த 20 வருடங்களுக்கு மேல் அருள் பாலிப்பது கண்கூடு.

இத்தகைய அன்னையை சர்வாலங்கார பூஷிதையாக பிந்து ஸ்தானத்தில் ஆலயம் அமைத்து அதனைச் சுற்றி 50 சக்தி பீட ஆலயங்களை அமைப்பதே இறைவியின் சங்கல்பம். இதன் முதற்கட்டமாக நம் குருநாதர் ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமேஸ்வரி ஆலயத்தை கருங் கற்களால் முற்றிலும் சிற்ப சாஸ்திர முறைப்படி கட்ட சித்தம் பூண்டார். ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

அறக்கட்டளை உறுப்பினர்கள் இதற்காக மிகச்சிறந்த தென் இந்தியாவில் சிற்பி ஒருவரை அணுகி அதற்கான வரைபடம் தோ்வு போன்றவற்றை செய்தோம். இத் தருணத்தில் குருஜியின் வர்தந்தி நம் எனப்படும் பிறந்த நாள் நிகழ்ச்சி ஆகஸ்ட் 2009ல் செய்யப்பட்டிருந்தது. ஏற்பாடு தமிழ்நாடு இதற்காக அப்போதையை இந்து அறநிலையத்துறை தமிழ்நாடு இந்து அறநிலையத்துறை ஆணையர் திரு. சம்பத் IAS அவர்கள் அணுகி அழைக்கச் சென்றோம், சம்பத் அவர்கள் அப்போது ்பத்மஸ்ரீ' முத்தையா ஸ்தபதியை அறிமுகம் செய்து வைத்தார். ஸ்தபதியையும் விழாவுக்கு அழைத் திருந்தோம்.

நடைபெற்றநம்குருஜியின்அவ்வாண்டிற்கான வர்தந்தி விழாவில் திரு. முத்தையா ஸ்தபதி கலந்துகொண்டார். அதோடு இல்லாமல் அனைத்து பக்தர்கள் முன்னிலையில் 51 சக்தி பீட ஆலயதை தானே நடத்தி முடித்து கொடுப்பதற்காக மேடையிலே அறிவித்தார்!! இதன்பின் அவரைத் தொடர்பு கொண்டு இப்பணியை செவ்வனே நடத்தி வருகிறோம்.

### கருங்கல் ஆலய அடித்தளம்

அறக்கட்டளை உறுப்பினர்களுக்கு கருங்கல் ஆலயம் பற்றி முன் அனுபவம் ஏதும் இல்லாததால் ஸ்தபதி அவர்களின் பரிந்துரைப் படி இப்பணிகள் துவங்கின. அதில் இறங்கிய பின்னரேகருங்கல்பணியின்பிரம்மாண்டமும் புரியத் தொடங்கியது.

முதலாக கருங்கல்லால் ஆன ஆலயத்தை தாங்க அடித்தளம் சுமார் 15 அடி பூமிக்கு அடியில்இருந்துகட்டப்படவேண்டியிருந்தது. இதைக் கட்டுமான நிறுவனம் பீமா பில்டர்ஸ் கடந்தஅக்டோபர் 2011ல் முடித்துக்கொடுத்தார். கருங்கல்லை தாங்க பீமனைப் போன்ற பலம் தேவை என்பதால் பீமா பில்டர்ஸ் எங்களுக்கு



மைந்தது அன்னையின் சித்தமே, காஞ்சி முனிவரின் கேட்டு வாங்கிக் கருணை கொண்டார்.

குருஜி அவர்கள் ஆலய நிர்மாணத்திற்கான முதல் அறிவிப்பை 2009ம் ஆண்டு செய்யும் போது தன் குருவாகிய காஞ்சி முனிவர் மஹா பெரியவர் என்று அழைக்கப்படும் மடத்தின் 69வது பீடாதிபதி காஞ்சி ஸ்ரீ சந்திரசேகரந்திர சரஸ்வதி சுவாமிகளின் விக்ரஹத்தை ஸ்தாபனம் செய்ய பணித்தார், அறக்கட்டளை உறுப்பினர்கள் ஸ்தபதி அவர்களிடம் விவாதித்து இருந்தனர். இதற்கிடையில் கடந்த ஜனவரி மாதம் 2011ம் ஆண்டு மாம்பலம் முருகாஸ்ரமம் ஸ்ரீ சங்கரானந்தா ஸ்வாமிகளுக்கு ஒரு வினோத அனுபவம் ஏற்பட்டது.

காஞ்சி முனிவர் அவரிடம் நம் குருஜியின் 51 சக்தி பீட ஆலயத்தைப் பற்றி கூற "அதில் தனக்கு ஒரு சன்னதி அமைகின்றது. அதில் தான் பத்மாசன முறையில் அமர்ந்து இருப்பது போல் சிற்பம் வடிக்க வேண்டும்" என தெரிவித்தார். இதில் ஆச்சரியமும் பிரமிப்பும் கலந்த விஷயங்கள் உண்டு.

காஞ்சி முனிவர் தன்னுடைய ஸ்தூல சரீரத்தை ஜனவரி 1994ல் மறைத்துக் கொண்டது நாம் அறிந்ததே. முருகாஸ்ரமம் சங்கரானந்தா ஸ்வாமிகள் நம் குருஜிக்கு பரிச்சயமானவர் பீட என்றாலும், குருஜியின் சக்தி 51 ஆலயத்தின் விவரங்களை கேட்டறிந்தது இல்லை.

நம் குருஜியும் நெருங்கிய அறக்கட்டளை உறுப்பினரைத் தவிர வேறு யாரிடமும் காஞ்சி முனிவரின் விக்ரஹ ஸ்தாபனம் இப்படி பற்றி விவாதித்தது இல்லை. இருக்கையில்முருகாஸ்ரமம் ஸ்வாமிகள் இவ் அனுபவத்தை குருஜியிடம் கூறத் தயங்கினாா். ஆனால் அவருக்கு காஞ்சி முனிவரின் இரண்டாவது கட்டளை வர நம் குருஜியிடம் இவ்வனுபவத்தை பகிர்ந்து

கொண்டாா். நம் குருஜியும் காஞ்சி முனிவா் கேட்டுக் கொண்டபடியே அன்னை காமாக்ஷியை நோக்கி காஞ்சி முனிவர் தவம் செய்யும் கோலத்தில் விக்ரஹ ஸ்தாபனம் செய்வதற்கு உளமார அனுமதி வழங்கினார்.

### பிரதம ஸ்தல பூஜை மற்றும் ஸ்தம்ப பூஜை

சிற்ப சாஸ்திர முறைப்படி கட்டப்படும் கோயில் என்பதால் நம் முத்தையா ஸ்தபதி அவர்கள் முன்னிலையிலும் நம் குருஜி அவர்கள் தலைமையில் பிரதம ஸ்தல பூஜை எனப்படும் அதில் படிக்கல் பூஜை கடந்த நவம்பர் 2011ல் நடைபெற்றது. இதன் பின்னர் ஸ்தபதி அவர்களின் சிற்பக்கூடத்தில்



முதல் கல் வடிவமைக்கப்பட்டது. இதன் மூலம் பாரம்பரிய முறைப்படி ஆலயப்பணி செவ்வனே தொடங்கியது.

#### காமாட்சி கல்யாணம்

கல்யாணம், மீனாட்சி கல்யாணம் ராகா தெய்வயானை சமேத சுப்ரமண்ய ഖள்ளி ஸ்வாமி திருக்கல்யாணம் என்பது பாரம்பரிய முறைப்படி பல இடங்களில் நடைபெறுகிறது நாம் அறிந்ததே, ஆனால் பராசக்தியான தேவியின் காமாட்சி கல்யாணம் പல காலமாக சம்பிரதாய முறைப்படி நடந்ததாக தெரியவில்லை. இதனை அறிந்த நம் குருஜி அவர்கள் காமேஸ்வரர் – காமேஸ்வரி கல்யாண உற்சவத்தை கடந்த 2011 ஏப்ரல் மாதம் தமிழ்ப் புத்தாண்டு அன்று வெகுசிறப்பாக நடத்தி வைத்தார். எல்லா மங்களத்தையும் அளிக்கும் காமாட்சி கல்யாண காமாட்சியாக தரிசனம் தந்தது பெரும் பாக்கியம். அன்று முதல் கண்ணன்தாங்கல் எனப்பட்ட நம் ஆலய இடத்தை மங்களபுரி என்றும் குருஜி அழைக்கலானார்.

### மஹாருத்ரம்

துக்கங்களைப் போக்குபவன் ருத்ரன் – இவர் சிவசொரூபம், ஸ்ரீகாமாட்சி ஆலயத்தில் பங்குபெறும் எல்லா ஆன்மீக அன்பர்களும், பக்த கோடிகளும் பயன்பெற வேண்டி நம் குருஜி கடந்த ஆகஸ்ட் 2012ல் 'மஹாருத்ரம்' எனும் மாபெரும் யாகத்தை நடத்தினார்.

சுமார் 120க்கும் மேற்பட்ட மெத்தப் படித்த வேத விற்பன்னர்கள் கலந்துகொண்டு சிறப்பித்த இவ்விழா மிகச்சிறப்பாக மங்களபுரியில் நடைபெற்றது, இதைக்கண்ட அனைவரும் பாக்கியசாலிகள்.

### இதர பூஜைகள்

மங்களபுரி க்ஷேத்திரத்தில் கடந்த 3-4 வருடங்களாக தொடர்ந்து விளக்கு பூஜை, நவராத்திரி விழா, திருப்புகழ் பஜனை, விநாயகர் சதுர்த்தி ஒட்டி லட்சார்ச்சனை என பல விழாக்களை அறக்கட்டளையின் மூலம் நம் குருநாதர் நடத்தி வருகிறார்.

இவற்றை நினைத்துப் பார்க்கையில் இதன் காரணம் அவ்விடத்திற்கு தெய்வீக சானித்தியம் கூட வேண்டும், கூட்டு பிரார்த்தனை எண்ணம் எல்லோருக்கும் ஏற்பட வேண்டும் என்றே அவர் கருதுகிறார் எனத் தோன்றுகிறது.

### வாசல்கால் பூஜையும் – கும்பாபிஷேக அறிவிப்பும்

கடந்த ஜுன் 2013ல் ஸ்தபதி அவர்கள் கேட்டுக்கொண்டபடி பாரம்பரிய முறைப்படி கற்கோவிலுக்கு வாசல் கால் வைக்கும் வைபவம் நடைபெற்றது.

இதில் பங்குபெற்ற அன்பர் அனைவரும் அங்கிருந்த ஸ்வர்ண காமாட்சியிடம் சீக்கிரமே ஆலய கும்பாபிஷேகம் நடக்க பிராத்தித்தனர். ஆனால் அவர்களுடைய நினைப்பில் கும்பாபிஷேகம் நடக்க பிரார்த்தித்தனர். ஆனால் அவர்களுடைய நினைப்பில் கும்பாபிஷேகம் என்பது 2014ம் வருட கடைசியிலோ 2015 துவக்கத்திலோ சாத்தியம் என்ற இருந்திருந்தது.

ஆனால் தெய்வ சங்கல்பம் வேறாயிருந்தது, கடந்த 2013 அக்டோபர் மாதம் நவராத்திரி விழா முடிவடையும் தருவாயில் குருஜி அவர்கள் கும்பாபிஷேக தேதியை பிப்ரவரி 9, 2014 அன்று அறிவித்துவிட்டார் – ஏனெனில் இது அம்பாளின் கட்டளை!!

அவ்வண்ணமே எல்லா செயல்களும் துரிதப் படுத்தப்பட்டுவிட்டன.அனைத்துகட்டுமானப் பணிகளை ஸ்தபதி அவர்கள் போர்க்கால முறையில் செய்ய ஒப்புக்கொண்டு அதன்படி செயலாற்றி வருகிறார் எனில் இது குருஜியின் சங்கல்ப சக்தியின்றி வேறொன்றுமில்ல என தோன்றுகிறது. ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

# ஆீ சக்தி டே ஆலல **கும்பாபிக்கைம் 2014**

ஸ்ரீ சக்தி பீட ஆலய வளாகம் தர்ம, அர்த்த, காமம், மோக்ஷம் எனப்படும் வாழ்வின் நெறிப்படி கட்டப்படுகின்றது. முதல் நிலையில் தர்மமாகிய அறத்தின் பிரதிபிம்பமாகிய காஞ்சி முனிவராகிய மஹா பெரியவரின் சன்னிதியும் 16 அடி (ஷோடஸ்) கணபதி, முருகர், சந்தோஷி மாதா மற்றும் ஷேத்ர பாலகராகிய பைரவரின் சன்னதியும் அமையும்.

இரண்டாம் நிலையில் 50 சக்தி பீடங்களுக்கு தனித்தனி சன்னிதிகள் அமைகின்றது. இது அனைத்து நன்மைகளையும் அளிக்கும்.

மூன்றாம் நிலையில் உட்பிரகாரமும, நான்காம் நிலையில் வீடுபேற்றை பராசக்தியான ஸ்ீஸ்வர்ண அளிக்கும் காமாக்ஷியின் ஆலயம் அமையும். நம் குருஜி அவர்கள் முதலில் இந்தப்பணியை இச்சிறப்பான ஸ்ீஸ்வர்ண அளித்ததால் காமாக்ஷியின் கற்கோயில் நிறைவடைந்து கும்பாபிஷேகம் விஜய வருடம் தை மாதம் 27ந் தேதி ஞாயிற்றுக்கிழமை (9 பிப்ரவரி 2014) நடைபெறுகிறது.

- காலை 8.30 மணி-10.00 மணி வரை
- இடம் : மங்களபுரி கண்ணன்தாங்கல் கிராமம்

- தலைமை : குருஜி ஸ்ரீலஸ்ரீ காமாக்ஷி ஸ்வாமிகள்
  - சா்வ ஸாதகம் : **வடகுடி பிரம்மஸ்ரீ சங்கரராம தீக்ஷிதா்**

நம் குருஜி அறிவித்தபடி இவ்வாலயம் முழுக்கமுழுக்க உலக க்ஷேமத்திற்காக அர்ப்பணிக்கப்பட உள்ளதால் அனைத்து ஆஸ்தீக அன்பர்களும் தவறாது கலந்து கொள்ள கேட்டுக்கொள்ளப்படுகிறார்கள்.

இத்தருணத்தில் கும்பாபிஷேகத்திற்கு உதவிய உள்ளங்களையும் இவ்வாலய வளர்ச்சிக்கு உதவிய ஒவ்வொரு தருவாயிலும் உதவிய அனைத்து பக்தகோடிகளுக்கும் கும்பாபிஷேக சார்பாகவும் மனமார்ந்த நன்றியை தெரிவித்துக் கொள்கிறோம். நிற்க!

முன்சொன்னபடி ஸ்ரீகாமாக்ஷி ஆலயத்தைச் சுற்றி 50 சக்தி பீட ஆலயங்களுடைய கட்டுமானப்பணி 2014ம் ஆண்டிலேயே தொடங்கப்படும். 50 சக்தி பீட ஆலயங்களும் ஒரு பெரிய சதுர வடிவில் ஸ்ரீஸ்வர்ண சன்னிதியில் காமாக்ஷி ஆலயத்தைச் சுற்றி அமைக்கப்படும். இதற்கான பணி முடிந்தவுடன் இதற்கான கும்பாபிஷேகம் தனியாக நடைபெறும் என்பதையும் தெரிவித்துக் கொள்கிறோம்.

நிறைவாக மஹாபெரியவர் மற்றும் கணபதி முதல் பைரவர் சன்னிதிகள் அமைக்கப் படுவடன் ஸ்ரீசக்தி பீட ஆலயத்திற்கான முழுப் பணி முடிவடையும்.

### தொடர்ந்து ஆதரவு தாரீர்!

அன்னை அருளைப் பெற்று வாழ்வில் அனைத்து சௌக்கியங்களையும் மங்களபுரியில் அடைவீர்!! ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

# ഄൎ*ൔ൭ൎൔ*൷഻൵ **ഷ൏ൄ൛൏൹ഀ൹ഩ**

JUUR

ஸ்ரீகாமாக்ஷியை நமஹ : ஸ்ரீ குருப்யோ சாவதிசாக்ஷி பூதம்! பாவாதீதம் த்ரீ குண ரஹிதம் சத்குரும் தம் நமாமி!! காஷ்யப வம்சாய வித்மஹே அனுக்ரஹ ஹஸ்தாய தீமஹி தந்நோ காமாக்ஷி குரு ப்ரசோதயாத்

ஸ்ரீ காமாக்ஷி அம்பாளின் ஸ்வரூபமாக இருந்தும், ஸ்ரீ ஸ்ரீ காஞ்சி பரமாச்சார்யாளின் பரிபூர்ண அனுக்ரஹத்துடன் ஸ்ரீமகா பெரியவாளிடம் எண்ணற்ற பக்தியுடன், அவர் பல வருடங்கள் தொண்டு செய்து, பிறகு மகா பெரியவாள் நமது காமாக்ஷி தாசருக்கு ஒரு பெரிய அருளை அருள் பாலித்து எப்பொழுதும் நல்வழிப்படுத்திக் கொண்டிருக்கும் பூஜ்ய ஸ்ரீ காமாக்ஷி சுவாமிகளின் பாதாரவிந்தங்களில் இச்சிறு கட்டுரையினை சமர்ப்பித்ததில் பூரிப்படைகின்றோம். - 'வேதசாரதி' திருவெண்காடு எஸ். சந்திரன்

தன் முதலில் எனது மைத்துனர் ஸ்ரீனிவாசனின் மனைவி மோகனா குருஜியை எனக்கு அறிமுகப்படுத்தினார். எடுத்தவுடன், ''உங்கள் பெயர் சந்திரன் இல்லை என்றும், உங்களுடைய அம்மா பரம்பரை அக்னி ஹோத்ரி பரம்பரை என்றும் சொத்து, வீடு கைவிட்டு போய்விட்டது'' என்று அருள்வாக்கு கொடுத்தார்.

எனது முழுப்பெயர் சந்திரசேகரன், திருவெண்காட்டில் இருந்த பிதுர்ராஜ்ய சொத்து போய்விட்டது, தாய் வழியில் அக்னி ஹோத்ரிகள் இருந்தது அனைத்தும் சத்தியமே.

கடந்த இருபது ஆண்டுகளாக நமது பூஜ்யஸ்ரீ காமாக்ஷி சுவாமிகளை குருவாக ஏற்றுக்கொண்டபின் நூற்றுக்கணக்கான நினைக்க முடியாத நிகழ்ச்சிகள் நடைபெற்று வருகின்றது. இதில் முக்கியமான சில விஷயங்களை பகிர்ந்து கொள்கின்றேன்.

ஸ்ரீமதி மோகனா, குருகடாக்ஷதினாலும் குங்கும பிரசாதத்தினாலுமே அருள் பெற்று டாக்டரேட் பட்டம் பெற்றார் என்றால் அது மிகை இல்லை.

எனது பெண் ஜெயஸ்ரீ விவாகம் பற்றி அருள்பாலிக்கும்போது 2004ம் ஆண்டு நவம்பரில் நல்ல வேத பரம்பரையில் "CA"படித்த மாப்பிள்ளை வருவார் மற்றும் என் தலைமையில் வேதா வித்வான்கள் முன்னிலையில் கல்யாணம் நடைபெறும் என அருள் வாக்கு கொடுத்தார். அவர் சொன்ன படியே நவம்பர் 2004ல் பூஜ்யஸ்ரீ



<mark>ர</mark>ீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



காமாக்ஷி சுவாமிகள் தலைமையில் நூறு வேத பண்டிதர்கள் சூழ கல்யாணம் நடைபெற்றது.

- அன்றுகல்யாணமண்டபத்தில்நிறைமாத கர்பிணியான என் தங்கையின் பெண் சௌபிரியா மின்சாரக் கம்பி தடுக்கி விழுந்தும், தாயும் சேயும் பிழைத்தனர். மேலும் சுகப்பிரசவம் ஆனதற்கு குருநாதரின் குங்குமமே காரணம்.
- எனது மகன் ஸ்ரீசிவகுமார் கல்யாணம் நடைபெற்று 4 வருடங்களுக்கு புத்திர பாக்யம் இல்லை. குரு அருளினால் சரியாக ஒரு வருடத்தில் குருவாயூரப் பனாக குழந்தை பிறந்தான்.
- எனது தாயாருக்கு 10 வருடமாக உடல் நலம் சரியில்லை. மதுரை வேத பாராயணத்திற்கு செல்லும் முன் குருஜியை நாடி அவர் குங்குமம் ஆசி பெற்று அம்மா பிழைத்தார்கள். அந்த சமயம் மதுரையில் குருஜி அவர்கள்

சுமார் 1½ மணி நேரம் சொற்பொழிவு ஆற்றினார்கள்.

- எனது பேரன் கையால் எனது 94 வயது அம்மாவிற்கு கனகாபிஷேகம் செய்ய ஆசை. ஆனால் அம்மாவின் உடல் மிகமிக மோசமான நிலையில் இருந்தது. அப்போது குரு கடாக்ஷதினாலும் அவரது குங்கும மகிமையாலும் 2011ம் ஆண்டு ஸ்ரீகுருஜி தலைமையில் கனகாபிஷேகம் நடந்தது. இதன்பிறகு சுமார் 33 நாட்கள் என் அம்மா இருந்து மோக்ஷம் அடைந்தார் எனில் குருஜியின் அருளை சொல்லி முடியாது.
- நாங்கள் நடத்தி வரும் பாராயணம், மஹாருத்ரம் மற்றும் விசேஷ ஹோமங் களுக்கு குருஜி அவர்கள் வாரணாசி முதல் ராமேஸ்வரம் வரை ஆரம்பம்/ பூர்த்திக்கு நேரில் வந்தது தொடங்கி வைக்கின்றார். குருஜிக்கு ஆயிரம் இதர நிகழ்ச்சிகள் இருந்தாலும்.

ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

ஸ்ரீமகா பெரியவாளின் ஆசியுடன் வந்து யாகத்தினை ஆரம்பித்து வைப்பது ஸ்ரீமகா பெரியவாளே ஆரம்பித்து வைக்கின்றார் என்று எங்கள் மனதில் தோன்றுகிறது. இதற்கு முத்தாய்ப்பாக, 2013ஆம் ஆண்டு வைர விழா நிகழ்ச்சியை ஆரம்பித்துவைத்து பின்னர் பூர்த்தி அன்று சண்டி ஹோமத்திற்கும் வந்தது அருள் பாலித்தார்.

- குருஜி அவர்கள் வெளிநாடு பயணங் களில் என்னை தொடர்புகொள்வது அதிகாலை வழக்கம். ஒரு நாள் 3 மணிக்கு தொடர்பு கொண்டு இப்போது, ''நீ குரு பாத பூஜா செய்கிறாய்'' என்று மிகச் சரியாக கூறினாா். பின்னொரு சமயம் பகல் 12 மணிக்கு தொடர்புகொண்டு, ''இன்று ஏன் பூஜைகள் தாமதமாக நடைபெறு கின்றது?'' என்று கேட்டார். இவற்றை பகிர்ந்து கொள்ளும் போது அவருடைய கடாக்ஷம் சத்தியம் என்று கூறுவேன்.
- 4 வருடங்களுக்கு சுமார் முன் காசியில் வேத பாராயணம் – என் உறவினர் உடல்நிலை மிக மோசமாகி உயிருக்கே ஆபத்தான நிலை! செ ன்னை திரும்ப முடியாமல் மிக்க சி ரமத்தில் இருந்தோம். அப்போது குருஜி அவர்கள், ''பதட்டப்பட வேண்டாம்! உங்கள் தம்பியின் உயிரை காமாக்ஷி அம்பாளிடம் ஒப்படைகின்றேன்!'' என்று கூறினாா். இந்த அதிசயத்தை இன்று வரை நம்ப முடியவில்லை! ஆம்!! என் சகோதரர் உடல்நிலை தேறி கடந்த 3 வருடங்களாக நல்ல சுகமாய் ஆகி வருகிறார்.

எனது ஷெட்டகர் மடிப்பாக்கம் சேதுராமன் 2012ஆம் ஆண்டு இரு சக்கர வாகனத்தில் செல்லும் போது ஒரு விபத்து ஏற்பட்டது. அந்த சமயம் எங்களது யாகம் குருவாயூரில்



### குருவினி திருவடி சரணாமி

செந்நிற ஆடை உடுத்தி செங்கமல திலகமிட்டு செஞ்சிலுவை சங்கமென வந்தாரை வாழவைத்து நினைத்தோரின் மனதில்நின்று நீங்காத துயரம் துடைத்து வறியவர்கள் வாழ்க்கையில் விளக்கேற்றி தஞ்சமென வந்தோரை தாங்கிநிற்கும் தாயுமென தாயுமானவனாக குருவருள் பெற்று குருவாக உயிருள்ளவரின் மனதில் நீங்காஇடம்பெற்ற சத்குருநாதர் ஸ்ரீகாமாக்ஷி சுவாமிகள் திருவடி சரணம் சரணம் !

> – என்றும் தங்களின் திருவடியில் **குப்புசாமி சுரேஷ்**

குருஜி அவர்கள் சிறப்பு பூஜைகள் செய்து அருள் பாலித்தார்.

- காமாக்ஷி தேவியின் பரிபூர்ண அருளால் அவர்கள் கடந்த நம் குருஜி 20 ஆண்டுகளாக நடத்திவரும் நவராத்திரி விழாக்களில் வேத வித்வான்களை கௌரவித்து மகிழ்கின்றார். அவரது எண்ணம் வேத வித்துக்களின் பாத தூளிகை விழாவில் பட வேண்டும் மற்றும் அதுவே மஹா பெரியவாளின் அனுக்ரஹமும் கூட. இதில் அடியேன் வித்வான்களை மூலம் 500 வேத வரவழைக்க ஊக்குவித்து அதைச் செயல்படுத்தவும் செய்தார். பின்னர் என்னைப் பாராட்டி ''வேத சாரதி'' என்ற பட்டத்தினையும் அளித்து பெருமைப் படுத்தினார்.
- எங்களுடைய வருடாந்திர வேத பாரா யணத்திற்கு நிதி சுமார் 40 லக்ஷங்கள் வரைதேவைப்படும். குருஜியை அணுகி தொடங்குவதற்கு ஆசி பெறும் சமயம், ''எந்த நிதி நெருக்கடியும் ஏற்படாது!'' என்று ஆசிர்வாதம் செய்வார் அது சத்தியமாய் அமைகின்றது.
- எனது சகோதரன் ஸ்ரீ சங்கரன் பில்டர் மிகமிக கஷ்டப்பட்டு இன்று முன்னுக்கு வருவது முழுக்க குரு கடாக்ஷமும் மகிமையுமே. குங்கும அவருடைய ஈடுபாடு எங்களையும் ஆச்சரியப்படுத்துகிறது. ஏனெனில் எந்த குருவையும் நாடியது அவர் இல்லை. ஆனால் ஒரே குரு ஸ்ரீலஸ்ரீ

காமாக்ஷி சுவாமிகள் என்று மனதில சொல்லி வந்த சமயம் அவரின் குமரன் ஸ்ரீ சந்தோஷ்குமார் சிங்கப்பூரில் படித்து நல்ல வேலையில் அமர்ந்து இருப்பதும் ஸ்ரீகுருஜி கடாக்ஷமே.

- எங்களது கல்யாண நாள் ஜூன் மாதம் 20ம் தேதி அன்று கோவிலுக்கு சென்றுவிட்டு ஸ்ரீகுருஜியை தரிசித்து ஆசிர்வாதம் பெறச் சென்றோம் இதைப் பற்றி முன்கூட்டி தகவல் அவரிடம் சொல்லவும் இல்லை. நாங்கள் சென்றபோது சிறிய ஒரு தாளில், ''இன்று உங்களுடைய கல்யாண நாள்'' என்று எழுதி வைத்திருந்தார். அதைக் கண்டதும்நாங்கள் ஆச்சரியப்பட்டோம். ஸ்ரீகுருஜியின் சக்தியை வார்த்தைகளால் சொல்ல இயலாது அனுபவம் ஒன்றே வழி.
- குருஜி ஸ்ரீலஸ்ரீ காமாக்ஷி சுவாமிகளை நம்பி யார் அடைக்கலம் வந்தாலும் அவர்களுக்கு என்றும் நன்மைதான் ஏற்படும் என்பது நாங்கள் கண்ட சத்தியம்.
- எங்கள் குடும்பம் மற்றும் வேத வித்வான்கள் அனைவருக்கும் எந்த விதமான பிரச்சனை இருந்தாலும் ஆன்மிக எங்களது குருவை நாடு கிறோம். குங்குமம் பெற்றுக்கொண்டு அருளாசியுடன் திரும்பி வருவோம். பிரச்சனைகள் அப்போது எங்கள் மாயமாய் மறைந்து விடுகின்றது. இது எங்களுடைய பூரண நம்பிக்கை.

### நம்பிக்கையுடன் சென்றால் வெற்றி நிச்சயம் உண்டு.

ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

## കന്ത്രത് 2ന്ന് റ്രാഷ്പ്രാസ് **കന്ന്നങ്ങളി ക്രബന്ഥികണ്**

கருணை உள்ளம் கொண்டவராம் காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம்! காஞ்சி முனிசீடர் அவர் காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம். காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம்! அருள் வாக்கில் ஆனந்தம் அளிப்பவராம் ஸ்வாமிகளாம் -காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம்! அல்லல் போக்கி ஆனந்தம் அளிப்பவராம் ஸ்வாமிகளாம் -காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம்! வாதி மத பேதமின்றி பார்க்கும் அவர் ஸ்வாமிகளாம் - காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம்! பாபங்களை தீர்க்க வந்த பரமனடி ஸ்வாமிகளாம் - காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம்! பக்தியுடன் அவர் நாமம் சொல்லிடுவோம் எப்பொழுதும் -காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம்! பிறந்த பயனை அடைந்திடவே எப்பொழுதும் சொல்லிடுவோம் -காமாக்ஷி ஸ்வாமிகளாம்!

### ////

நினைக்கின்ற போதெல்லாம் இனிக்கின்றது - உன் நினைவாலே என் வாழ்வும் மணக்கின்றது கனக்கின்ற கவலைகள் கரைகின்றது - என் கருத்தெல்லாம் உன் மீதே இருக்கின்றது மணக்கின்ற குங்கும வாசத்திலே - உன் திருக்கோவில் வர ஆசை பிறக்கின்றது எனக்குள்ளே ஒரு மாற்றம் தெரிகின்றது - அது ஏன் என்று எனக்கின்று புரிகின்றது மனக்குகையில் இருள் மெல்ல மறைகின்றது குருநாதர் வரும் வாசல் திறக்கின்றது

– நன்மங்கலம் பாலு



ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



JUUR

### ஸ்ரீ குருப்யோ நமஹ!

ரதம் போற்றம் ஒரே மகான் நமது மகா பெரியவர். எப்படி மகாத்மா என்றால் காந்திஜியோ அப்படி மஹா பெரியவர் என்றால் நம் குருவின் குருவான முற்றும் துறந்த மகா முனிவரான **பூஜ்யஸ்ரீ** ஜகத்குரு ஸ்ரீசந்திரசேகரேந்திர சரஸ்வதி சுவாமிகளே. அவருடைய மகத்துவத்தையும் புனிதத்தையும் போற்றி புகழ்வதற்கு நமக்கு வயதும் ஆற்றலும் போதாது.

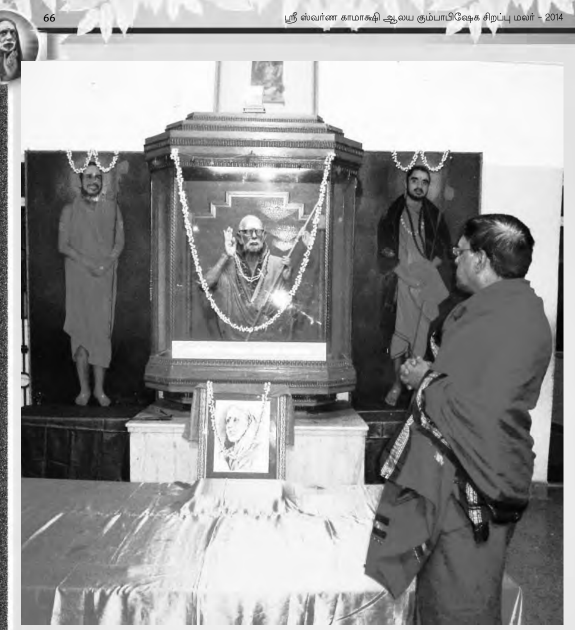
நமது குருநாதர் ஸ்ரீலஸ்ரீ காமாக்ஷி சுவாமிகளின் ஒவ்வொரு நடவடிக்கை களையும் நாம் உற்று நோக்கும்போது மகா பெரியவரைப் போல் பரிவு, பாசம், அன்பு, கருணை, நேசம், அருள், ஆற்றல் அனைத்தையும் காணலாம்.

நிகழ்ச்சியை இங்கே குறிப்பிட ஒரு விரும்புகிறேன். ஒரு சமயம் நம்குருநாதர் மதுரை விஜயம் செய்த பொழுது ஒரு சென்றுகொண்டிருந்தார். தெருவில் திடீரென வீட்டிற்குள் நுழைந்து ஒரு விட்டார். அங்கு இருந்தவர்கள் இவரை யார் என்று அறியவில்லை. இவரோ சுமார் 50 வருடங்களுக்கு முன், ''நான் உங்கள் வந்த போது சில படங்களை வீட்டிற்கு எடுத்து உங்கள் வீடு பரணியில் வைக்க செ ான்னேன். அவற்றை இப்போது எடுங்கள்!'' அந்த வீட்டாருக்கு என்றார். இன்னும் எதுவும் புரியவில்லை. ''இவர் யார்? எப்போது வந்தார்...?'' என்று திகைத்து நின்றனர். அவர்களின் குடும்பத்தில் உள்ள ஒரு முதியவரை அணுகி விசாரித்ததில் ''மகா பெரியவர்தான் 50 வருடங்களுக்கு முன் நமது வீட்டிற்கு எழுந்தருளி சில படங்களை எடுத்து பரணியில் வைக்கச் சொன்னார்'' என்றாரே பார்க்கலாம் !!

உடனே வீட்டில் இருந்த இளவல்கள் பரணியில் ஏறிப் பார்த்தபோது அங்கு அப்படங்கள் இருந்தன. அவ்வீட்டினர் நமது குருநாதரின் பாதங்களில் விழுந்து வணங்கி நின்றனர் என்பதை சொல்லவும் வேண்டுமோ!!

இதில் முக்கியமாக கவனிக்க வேண்டிய விஷயம் என்னவென்றால் இச்சம்பவம் நடைபெறும் சமயம் நம் குருநாதருக்கு 50 வயது நிறைவுபெறவில்லை என்பதே!!

மஹா பெரியவர் பெரிதும் முக்கியத்துவம் கொடுத்தது வேதம் மற்றும் அன்னதானம். இதேவழியில் குருநாதரின் சத்சங்க நிகழ்ச்சிகளில் வேதம் மற்றும் அன்னதானம் இல்லாமல் நிகழ்ச்சிகள் என்றுமே இருந்ததில்லை. ஒவ்வொரு நவராத்திரி விழாவிலும் கடந்த 15, 20 வருடங்களாக நூற்றுக்கணக்கான வேத வித்வான்கள் நான்கு வேதங்களையும் பாராயணம் செய்து உலக நன்மைக்காக பிரார்த்திகின்றனர். இதேபோல் விழா நடக்கும் அனைத்து நாட்களிலும் நான்கு வேளையும் அன்னதானம் வெகு சிறப்பாக நடக்கின்றது.



தற்போது மஹா பெரியவரின் அவா மற்றும் ஆசியிலும் நமது குருநாதரின் சீரிய சிந்தனையால் இந்த மாபெரும் ஸ்ரீசக்தி பீட ஆலயம் பிரம்மாண்ட புராணம் கூறும் 51 சக்திகளுக்கும் தனித்தனி ஆலயத்துடன் அமையவிருக்கின்றது. முதற்கட்டமாக ஸ்ரீஸ்வர்ண காமாக்ஷி தேவியின் ஆலய கும்பாபிஷேகம் நடைபெறவிருக்கின்றது. இவ்விழாவில் நாமும் பங்குபெற கிடைத்த சந்தர்ப்பம் நாம் செய்த பெரும் பாக்கியம். எல்லாம்வல்லஇறைவனைநமதுகுருநாதரின் பாதார விந்தங்களில் விழுந்து வணங்கி இந்த கும்பாபிஷேக விழா சிறப்பாக நடைபெற பிரார்த்திக்கின்றோம்.

> குருநாதர் காமாக்ஷி சுவாமிகள் போற்றி!

> > – என்றும் குரு பணியில் **தி. விமல்பாபு**

ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



NUU/

னிதனின் உடல், உள்ளம், ஆன்மா மருன்றும் அற்புதமான விஷயங்கள். இம் மூன்றில் ஆன்மா அழிவற்றது. பரம்பொருளின் துளியே ஒரு நமது ஆன்மா. பரமனின்அத்துணை அம்ச ங்களும் நமது ஜீவஆத்மாவுக்கு உண்டு. கடல்நீரில் ஒரு துளியை எடுத்து சோதித்தால், கடல்நீரின் அனைத்துப் பண்புகளும் அந்த நீர்த் துளிக்கும் இருப்பதை அறியலாம்.

பிறந்துவிட்ட ஜீவனுக்கும் பரமனுக்குள்ள உறவுப் பாங்கினை உணர்த்த வல்லது ஆன்மீகம். மனித உடல் மற்றும் உள்ளத்தின் பலமும் அசாதாரமானதே ஆகும். உடலின் சக்தி மற்றும் நம் உள்ளத்தின் சக்தி ஆகிய வற்றைநாம்முழுமையாகஅறிந்துள்ளோமா? பயன்படுத்தியுள்ளோமோ? இல்லை.

நமது உடலின் ஆற்றலில் சதவிகித ஒரு மட்டுமே வெளிக் ஆற்றல் இதுவரை கொணரப்பட்டுள்ளது என்கிறார்கள் ஆன்மா அறிஞர்கள். உடல், உள்ளம், சாதகம் மூன்றையும் ஒருமுகப்படுத்தி செய்திடுங்கால், நீரின் மீது கூட மனிதனால் நடக்க முடியும் என்பதை அண்மைக் புத்தத் துறவிகள் காலத்தில் நிரூபித்துக் காட்டியுள்ளனர். ''ஐந்து மைல் உயரத்துக்கும் அதிகமாக மலையில் ஏறவேண்டுமே!'' என்று டென்சிங்கும், ஹில்லரியும் தயங்கவில்லை. முழு முயற்சியுடன் 55 ஆண்டுகளுக்கு முன்னர் இமயமலையின் மீது ஏறினார்கள்.



ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

எவரெஸ்டு சிகரத்தை முதன்முதலாய் வெற்றி கண்டார்கள். டென்சிங் நமது தேசத்திற்குப் பெருமை தேடித் தந்தார். பிள்ளைக்குச் சே ாறூட்டுவதற்காக, ''நிலா, நிலா, ஓடி வா!'' என்றழைப்பார்கள்.

முன்னர் ஆனால், அண்மைக்காலத்தில் நீல்ஆம்ஸ்ட்ராங்கும் பிறிதொருவரும் வெண்ணிலாவில் கால் பதித்த, விண்கலத்தைப் பதித்த காட்சியை நாம் கண்டு பிரமிக்கிறோம். அருமை உடைத்தென்று அசவானம் வேண்டும், பெருமை முயற்சி தரும்'' என்கிறார் வள்ளுவர். செய்தற்குக் கடினமான காரியமாயிற்றே என்று சோர்ந்து விடக்கூடாது. சோர்விலாத ஏன் முயற்சி பெருமை சேர்க்கும்.

''ஊழை விட, விதியை விட வலியது வேறெதுவும் இல்லை!'' எனக் கூறும் வள்ளுவர்,

''ஊழையும் உப்பக்கம் காண்பர் உலைவின்றித் தாழாது உஞற்றுபவர்!'' – என்றும் கூறி உள்ளார்.

தளர்வின்றி ஒருவன் இடைவிடாது முயன்றால் விதியையும் வென்று புறமுதுகிட்டோடச் செய்து விட முடியும் என்பது பொருள். இரண்டாவது உலக மகாயுத்தத்தில், வென்றுகொண்டே வந்த ஜெர்மனி இறுதியில் தோற்றது. தொடர்ந்து இழப்புகளுக்கு உள்ளான நேச நாடுகள் இறுதியில் வென்றன.

இங்கிலாந்து நாட்டினை அந்த நேரத்தில் வழிநடத்திய சர்ச்சில் அவர்களின் மனத் திண்மை நம்மை வியக்க வைக்கிறது. நடக்கும் என்பார், நடக்காது; நடக்காதென்பார், நடந்துவிடும். கிடைக்கும் என்பார், கிடைக் காது; கிடைக்காதென்பர் கிடைத்துவிடும் என்று கவியரசர் அவர்களும் பாடல் அமைத்தது நினைவு கூரத்தக்கது.



எதைச் செய்ய வேண்டும்? துன்பம் உறவரினும் செய்க! துணிவாற்றி இன்பம் பயக்கும் வினை! அனைவர்க்கும் இன்பம் அளிக்கவல்லசெயலை, தனதுதுன்பத்தையும் பொருட்படுத்தாது துணிந்து ஒருவன் செய்ய வேண்டும்.

#### எதை ஒருவன் செய்யக்கூடாது?

ான்றாள் பசி காண்பான் ஆயினும், செய்யற்க சான்றோர் பழிக்கும் வினை'

என்றார் வள்ளுவப் பெருந்தகை.

''தன்னைப் பெற்றெடுத்த தாய் பசியினால் துடித்தாலும், அப்படிப்பட்ட நிலையிலும் கூட ஒருவன் சான்றோர்கள் பழிக்கக்கூடிய இழிசெயலைச் செய்யக் கூடாது'' என்பதுபொருள்.

''எப்படிப்பட்ட அருமையான பண்பாட்டை வளர்த்து வந்துள்ளது நம் நாடு? எப்பாடு பட்டேனும், அப்பண்பாட்டைக் காப்போம்'' என்று உறுதி மேற்கொள்வோமாக!

> **சு. குமாரசாமி,** IPS, Retired Director General of Police

1



து நடந்து சுமார் 10 ஆண்டுகள் இருக்கலாம். நம் ஒரு முறை தருஜி இவனை இரவு சுமார் 8 மணிக்கு தொலை பேசியில் அழைத்து, "நான் நாளை காலை 5.30 மணிக்கு மேல் 6.00 மணிக்குள் சென்னைக்கு மும்பாயிலிருந்து வருகின்றேன். நீ என்னை ரயில் நிலையத்தில் சந்தி! அத்துடன் எனக்காகவும் என்னுடன் அன்பர்களுக்காவும் காப்பி வரும் கொண்டு வா!" என்றார். இதற்குமுன் குருஜி அவர்கள் இவ்வாறு கூறியதில்லை அதன் பிறகு இன்றளவும் அவ்வாறு அழைத்து ஆணையிட்டதில்லை, പതവേ "சரி!" அவ்வண்ணமே என்றேன். மறுநாள் காலை ரயில் நிலையம் சென்று குருஜியை வணங்கினேன்.

காப்பியை அவருக்காக அளிக்க முயன்ற போது அதை அவருடைய தொண்டர்களுக்கு அளித்து விட்டு பெயரளவுக்கு ஒரு வாய் அருந்தினார். பின்னர் நலம் விசாரித்து விட்டு, "சென்று வா, உனக்கு அலுவல் அதிகம்!" என்று வழியனுப்பிவிட்டார்... "எதற்கு கூப்பிட்டார்? எதற்கு இப்போது அனுப்புகிறார்.." என்று எதுவும் புரியாமல் இவன் திரும்பி விட்டான். நேரே வீடு திரும்பி அதன்பின்னர் அலுவல்களில் முழ்கியாகிவிட்டது.

அன்று ஏனோ வேலைப்பளு அதிகம். அதனால் வீடு திரும்பும்போது இரவு மணி சுமார் 11.30. அதன் பின் இரண்டு சக்கர வாகனத்தைக் கிளப்பி அண்ணா சாலையிலிர<u>ுந்து</u> அரும்பாக்கம் நோக்கி சென்று கொண்டு இருந்தேன். அப்போது மணி சுமார் 12 மணி, நள்ளிரவு திடீரென ஒரு தண்ணீர் லாரி நேரெதிரே தவறான பாதையில் வந்து விட்டது. எவ்வளவோ போராடியும் நகர முடியவில்லை. அதன் சத்தமும் அதற்கு மேல் ஒளி வெள்ளத்திலும் இவன் தன் நிலை மறந்து இரு சக்கர வாகனத்தின் ஆளுமையை முற்றிலும் இழந்து விட்டான். எந்த நொடியிலும் நேரே வந்த அந்த லாரி இவனைத் தள்ளி விட்டு சென்று விடலாம் என்ற நிலை. ஒரு கணநேரம் குருநாதர் மனதில் தோன்றி மறைந்தார். இவன்திரும்பிப் பார்க்கையில் அந்த வாகனம் இவனைத் தாண்டி சென்றுவிட்டது. உடம்பில் ஒரு காயம் இல்லை. இவனுடைய வாகனத்திற்கு ஒரு சேதம்... ஒரு கீறல் கூட இல்லை.

எப்படி இது சாத்தியம்? இதை என்னி என்னி இன்றுவரை வியக்கிறோம். ஆனால் நினைத்துப்பார்க்கையில் குருநாதர் தலைக்கு வந்ததை தலை பாகைக்கு கூட சேதமடையாமல் காப்பாற்றிவிட்டார் என்பது புரிந்தது. காப்பியை கேட்டுப் பெற்று தடுத்து ஆட்கொண்டார் என்றார் அதில் மிகையில்லை. Perception changes, **As you Grow...** 

ver since I was born I was visiting this person who had a big, round 'Pottu' or Kumkum, in a fully red attire, a rectangular specs seated there besides idols of many Gods in the terrace of his house covered with thatched roof. We had to wait there until our name was called by the famous 'Dindigul Mama', which he would do once he senses the sound of the bell coming from upstairs. We used to walk up, the place is so serene and peaceful and I used to wonder 'What in earth is this place?' Just like any other toddler I would be fidgeting with the flowers, fruits and he will smile and ask my parents not to scold me. I always felt I had a support then. The five minutes we get to spend with him was always rendered useful with sweet words and solace to our mind and heart, for about 18 years now.

Time has been evil; everyone is grown up, so am I. The house, terrace, surroundings, people have changed, but the person is the same. Yes, Now I call him Guruji. Now I realize the significance in everything he does. My interest in 'spirituality' has gained importance because of him. My perception of a Man with red attire, red 'potu' sitting in the terrace under thatched roof and talking to everyone about their life has now changed to a Guruji blessed with stupendous positive vibrations showering it on all.

Honestly, I do not believe in superstitious practices, but I have always felt the vibration whenever I attend the Yagna held annually during Navarathri at Chellamal Vidyalaya. I have always felt why is he spending this much and doing everything for which he doesn't get benefit; it's what we are, seeing profit and loss in our life (exceptions barred). Then it shook me and then I realized he is not us, he is a step beyond that. I have always seen Guruji as a guide for my life. I have always approached him for guidance, and I have felt peaceful and secured when I get to spend time with him. All through our life we have problems every day, and you cannot trust anyone in this world except your parents for guidance. Guruji is an exception here. It takes so much to be selfless and service oriented in this era.

My association with Guruji is more than 18 years now right from the day I was born and I would like to hang on to it forever. He has corrected me at times of mistakes, guided me through right things and he has shown me the path to love. My day begins with the 'thought for the day' which falls in my inbox every morning from the SSKSS organization. They leave their personal work, official work and support Guruji in this noble cause. It is very inspiring to see people who hold high corporate positions come and serve here without any ego. I respect everyone for that. This is because of only one thing, LOVE.

They are responsible for spreading Guruji's spiritual anugraham across the world and making this mission happen under his guidance. My father is a regular volunteer in this Sangh and sometimes as his son, I have felt he should consider spending the weekends with us and not in SSKSS meetings. When I peep in and look at the other side to this, I realize what this meeting is going on for and I take back my words.

Swami Vivekananda said "As different streams having different sources all mingle their waters into sea, so different tendencies, various though they appear, crooked or straight, all lead to God." All of us are from different walks of life, but if our timelines are to intersect, it is at this point where we march towards the vision of Guruji.

Jai Gurudev !

- Aditya Chandra Shekar

## Revered Guruji Sri la Sri Kamakshi Swamiji

- Shri RajendraDiwe -(Excerpts from an article in the renowed newspaper "Hitavada" on Dec. 14th, 2007)

"God is love and love is God. He is an embodiment of eternal bliss, supreme peace and wisdom. He is all merciful, omniscient, omnipotent and omnipresent."

Therefore, service to human is a service to God. Guru the real spiritual master is a bridge between human beings and God. Hence, love others, follow Guru's guidelines to get bliss of God", said PoojyaSrilasri Kamakshi Swamiji the holy Pontiff of Shri Kamakshi Peetham who ignites the spark of hope and fosters faith in the Supreme Mother Kamakshi to the countless devotees who throng his abode everyday at Nanganallur, Chennai. Kamakshi Swamiji chanted a hymn as Sarvam Vishnu MayamJagath. This means the world is filled with the immanence of God. He knew it by study and by experience; he knew it as an ever present fact. So, when he was asked a boon to be granted by the Lord who manifested before him, he asked neither for the revival of his father nor the restoration of his kingdom, long life, wealth (or) fame; he asked for the chance of assuaging the pain and sorrow of all beings! God, he knew, was manifest in the beings and the best form of serving God was to serve those manifestations and give them relief and joy, he added.

At Bhagavad PadaSabha premises, wearing red silky Dhoti and smiling at the devotees with full compassion, Swamiji was distributing

holy Kumkum to all devotees as Prasad. When asked whether he is feeling any threat to Hindu religion in present materialistic life? Swamiji answered "Hindu is not a mere dharma or religion, it is a tradition of serving entire mankind, it is a practice of knowing the other human beings on the earth, it is truthful, eternal and macro spread knowledge of building the harmony of human with the nature. AdiShankara, through his wisdom has promoted and re-established the eternal truths in such a fashion, that the roots of Hindu philosophy are placed deeply in the generations for the several years to come. On spiritual level there is no threat to this philosophy".

Swamiji was born in Mettur, Salem district in a highly orthodox and religious family. He was born to Shri NatarajaSastrigal who was a Vedic scholar and Shrimati Lakshmi and received formal training in the Vedas and Sastras and mastered the Sanskrit language. He became an ardent disciple of His Holiness Jagadguru Sri Paramacharya Chandrashekarendra Saraswathi Swamigal (68th Pontiff) of Shri Kanchi KamakotiPeetham, Kanchipuram and served him. He was blessed with divinity by the Kanchi Paramacharya himself to alleviate the distress of those who seek Him. Irrespective of caste, creed or religion, the rich and the poor alike throng the Swamiji's abode at Nanganallur to be blessed by his divine grace.



Swamiji a strong believer of `there is no greater virtue than doing good to another; and no greater sin than inflicting sorrow on another,' speaks on current Ramsethu issue that, " though the spiritual and political views about the existence of Lord Rama are different, but it is a fact that Lord Rama's presence is there in all puranas. The people should accept the things as they are. We should live this issue to Lord Rama who will decide the future". Swamiji's humble frame, a crimson shawl around his slender shoulder and an enchanting Tilak in his forehead are the symbolic representations of his ardent devotion to Mother Goddess Kamakshi. He has got amazing power to elevate common people to a higher spiritual plane through his Arul Vaakku, which will be held in city on Friday. "It is a golden opportunity for us", feels his number of followers in city.

## Activities of Sri Kamakshi Kaingarya Trust

Sri Kamakshi Kaingarya Trust is a non-profit body and is carrying out various social, educational and other philanthropic activities. These activities are coordinated from Chennai city where the head quarter is situated at. The activities of the trust are carried out for almost two decades now driven by its charter and executed by a team of volunteers on non-monetary basis.

### We provide below some of the activities of the trust over the years for your records:

- Multi-specialty Medical Camps in various disciplines including vertinary for animals
- Education support to needy school students from underprivileged section of the society
- Offering support to the needy physically Challenged people.
- Distribution of Saplings (Flowering plants) as part of eco-friendly initiatives.
- Honouring deserving Artists from traditional space of Music, Vedas, Service, etc
- Annual Vedic Sammelanfor protection of ancient art of Vedas through congregation of Vedic pundits across the section of four Vedas
- Sloka chanting competition among School Students
- Anna prasadam/ free food programme on various occasions during the year to poor & needy.
- Conducting Durga Pooja and other festivals with various Yagnas dedicated for universal peace, welfare and happiness.



### SSKSS

SSKSS or "Shree Swarna Kameshwari Seva Sangh" was unveiled by revered Guruji in the year 2006. It was Sri Guruji who initiated the need for a platform for the servicing volunteers and devotees at large. These volunteers are dedicated to the welfare of the society at large and are guided by the charter of Shree Kamakshi Kaingarya Trust. In addition, these volunteers are likely to service in the temple activities at the Mangalapuri Shree Swarna Kamakshi Temple in near future. ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014



Significance of SSKSS as propounded by Shri Guruji:

- Word "Shree" refers to the Beejakshara mantra "Shreem"
- Words "Swarna Kameshwari" reminds the Supreme Power Para Sakthi who satisfies all desires, removes the darkness and illuminates
- Word "Seva" refers to dedication to social cause
- Word "Sangh" refers to congregation of like-minded people and symbolises unity in diversity



### Significance of SSKSS Logo:

- "Golden Yellow coloured tower or Viman" represent tall ideals which the organisation strives to attain
- "SREEEM" symbolizes prosperity and well-being of the society
- "Picture of flame" symbolizes removal of all forms of darkness in the society.
- "Picture of lamp or Thiruvillakku" symbolises the protection of the divinity for the welfare activities

### **SSKSS** units:

- SSKSS is headquartered in Chennai
- SSKSS Chennai is guiding similar initiatives in overseas also through the overseas devotees of Shri Guruji. For this purpose SSKSS has registered bodies (under the respective local laws) as below:
  - SSKSS Malaysia
  - SSKSS Singapore
  - SSSKSS USA

# Spiritual clarity from revered Guruji Poojyashri Kamakshi Swamiji

Our revered Guruji 'ShrilaShri' Kamakshi Swamiji' has been answering Questions related to Spirituality in the forum of `Yahoo Groups' for many years now. For the benefit of all his devotees and spiritual seekers at large for the very first time we are glad to produce below the Questions raised by devotees through this medium.

For ease of readers, the devotee's Questions and Sri Guruji's Answers are covered under the following broad aspects of Sanathana Dharma:

- Nature and effect of Karmic pressures & how to ease karma.
- What are the Swadharmic acts to be done by individuals?
- Significance of Sadhguru.
- How to develop Bakthi & Gnana?

Devotee questions relating Karma & its effect are captured below in the section.

. . . . . .

### **Respected Guruji, what is Karma and how does it affect us?**

Unlike living creatures, human birth is very rare and precious. Having got this precious life we should always do good things only. By primarily following our Shastra, Purana and Guru, all our actions will become good. Whatever be the actions performed by us in this birth (in Kali Yuga), we will bear the fruits also in the same birth and the actions will not move to the next birth/janma. The bad actions acquired by us in previous birth will not affect us, if we live righteously in the existing birth. Further we can also realize our karma, based on the saying 'One who commits evil deeds, will definitely be affected by hisown actions'. We all know that "God is present in human form" and ifwe firmly believe this, we should accept and acquire the characteristics of God. For all our actions, love is the base/ foundation. One who showers love to all will be considered as a loving person.

Whatever we do, we will receive the fruits of our action based on the attitude with which we perform the act. In this Kali Yuga, Karma is very important. Human birth is very special and in this birth, we should perform good deeds as much as possible, always render help to all, follow the principle of 'Non-violence' (which is the greatest Dharma) and refrain from performing evil deeds. In the epic Ramayana, difficulties were faced bysome throughout the birth due to a curse and in Mahabharata difficulties were faced by many due to sins committed in the previous birth.

But all these events happened in the Dwapara Yuga or earlier and the same does not apply to Kali Yuga. In this Kali Yuga, 'Dharma' and 'Karma' are like our' two eyes and we should give importance to that and follow the same. For all our actions performed by us in this Kali Yuga, 'Namasmarana' (chanting the divine name of the Lord) is the greatest and by chanting God's name, our karma will not follow us.

• • • • • •

### What is 'Prarabdham'?

*Prarabdham* is the Good (in the nature of Happiness, Maturity, Godliness etc) which we ought to receive, but is blocked and cannot be received because of the bad qualities. As the proverb goes 'Food is reachable forthe hand, but cannot be eaten by us'; similarly what is lost due to decreasing involvement or *Shraddha* (in whatever we do) can be called as Prarabdham. The effect of Karma has to be experienced by all and this is Prarabdham. When good relations / associations or good things arelost, this is also called as Prarabdham.

. . . . .

### Can anyone gain wisdom or is it determined by one'skarma? Does everybody have the opportunity to get the supreme wisdom or will karma be a hindrance to it?

Gnana (or) wisdom is a result of *karma*. Gnana yoga is karma and Gnana is also karma. A man's *Swadharma* acts according to his karma. If he performs his karma properly, Gnana will come automatically to him. Based on his karma, he receives everything. For example, Gnana and Mukthi can be attained through one's own karma.

. . . . . .

### Question: What is the purpose of our life & can karma be overcome by punya done in this janma and does karma of parents affect the children?

The purpose of our life is to reach God. It can be achieved by way of surrendering ourselves to the feet of God through good deeds performed with love and goodintention.

Our karma can be overcome by doing Pooja with sincere loveand devotion, as this is also a part of *karma*. Yes, the Karma of parents will affect the children. To overcome this, we should perform ourkarmas sincerely.

#### • • • • • •

### How do we balance the Duty to Family and Duty to God?

We have to perform our duty to our parents and family and then perform our duty to God.

Examples are stories of Great Saints who were devotees of Vitoba, Panduranga, etc.

Performing pooja as part of our daily routine also includes performing pooja to one's family.



நீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



Whether we are serving in a temple or in our house, weshould develop a pure heart and that is '*dharma*'. Most importantly we should use the *mantra* of love to balance our house and temple (God).

. . . . . .

- **0** How to continue performing ones' own duty without getting affected by other's opinion?
- A 'Mano Moolam Jagath Sarvam', - Mind is the source for everything.

If there is purity of mind, mantras need not be chanted. The above mentioned *Upadesha* helps everybody to cleanse one's path using one's own intellect and nature. We can win over the external forces by focussing with concentration, confidence, concerted efforts and surrendering to the Almighty' holy feet to overcome these issues. How does one get rid of Karma without taking long time i.e. very short period (within 2 years) the Samskara formation has to be stopped immediately & we have to get rid of formed karma which is within to avoid rebirth & reach our original "HOME"?

Samskara or Karma is what we take from our previous birth. Only man has Samskara/Karma.

All sins committed knowingly or unknowingly have an effect on Samskara / Karma. Accepting God when required and neglecting God when not required, is not Dharma. As man's life is based on Manusmrithi, we should follow everything in line with our tradition. Hence we do not have the power or right to reduce our karma / time period.

. . . . . .

## How can one control anger or frustration?

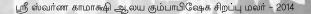
Α

At any circumstances we should not show anger. Particularly if we want to give respect to others' feelings, one should get rid of anger. Further to control anger, we must be in silence for few minutes (in peace) and then express our suggestions and feelings. Tolerance, Adjustment, Avoiding boasting, Being without any expectation and Patience - all these have to be adhered to. In general, one should keep their mind pure.

. . . . . .

Question: What is the relation between purity of thoughts and result of action (Karma)? How can we achieve purity in thoughts?

Karma is different from thinking. Whatever actions we do is called Karma. Thinking and thoughts can also in one way be considered as Karma. By thinking in an unselfish manner and having good discipline we can have a clean mind. If thinking is acted, it gives meaning to





*Karma*. Supreme thinking, good deeds and good words clean the body. All these are required for humans to lead a pure life. With the guidance of a good Guru, all the above can be reflected through thoughts and actions.

• • • • • •

# **Q** Explain which is sin and which is dharma?

Sin can be of two types – *Sanchitham* and *Prarabdham*.

*Sanchitham* is something for which the results are not yet given. In other words, the mistakes committed by us in this birth, for which the sins are getting accumulated.

*Prarabdham* is commonly described by everyone, as something which we have to experience.

The sins committed in the previous births, for which we are the facing the benefits.

Any person who does not have good character would acquire sin. Doing bad

things or thinking bad for others is a sin. Bad thoughts or actions are a sin, and due to this if people are affected it is also a sin. If sin is acquired, then the outcome would be the same for every human in this world.

There is no discrimination for anyone who has committed a sin. One should not commit a sin at any point of time. Difficulties would arise for those who commit sin, as well as for those who are near the person.

The meaning of Dharma is God. Learning the Vedas, following the Vedas, etc can also be termed as Dharma. Doing one's duty sincerely is Dharma. Being humane is Dharma. Paramatma is Dharma. Lord Rama is Dharma. Helping others is Dharma. Man should live his life by adhering to Dharma. Those who adhere to Dharma can be recognized as 'God in human form'. Elevating oneself and elevating others is Dharma.

• • • • • •

Devotee questions relating *Swadharma* are captured below in the section

# Question: What is the purpose of Gayathri mantra?

Gayathri is the Mother of Vedas. There are 24 letters/aksharams in the Gayathri mantra. By chanting the Gayathri mantra, not only does our mind get purified, but it also helps us in the growth of our tradition and culture. Based on our Guru's advice and blessings, we should chant the Gayathri mantra. Every God has a Gayathri mantra, right from Lord Vinayaka to Lord Hanuman. But the Gayathri mantra which we follow as part of our tradition and which is the most important is the mantra of Goddess Gayathri Devi. If weformally learn the Gayathri mantra from a Guru and chant it throughout our birth, we will become pure.

. . . . . .

# **0** Can women chant Gayathri mantra and are there any procedures forthis?

A Ladies can chant *Gayathri mantra* and there is no harm. We have to chant it only after getting proper initiation from a Guru. Gayathri is the Mother of Vedas and *Gayathri mantra* is a sacred *mantra*. It should be chanted within ourselves in a secluded place and this will have more power.It is also good to chant the *Gayathri mantra* in a pooja room.

. . . . . .

# How do we keep count while doing Gayathri?

A For every individual, *Sandhya Vandanam* is most important and is very essential. The Gayathri mantra purifies a person and if chanted continuously without any break, would result in peace of mind. For counting Gayathri, one has to start from the middle of the ring finger and proceed clockwise till it ends in the bottom of the pointing finger. The initial count would



be 10 and we have to count in the same manner in the anti clockwisedirection to complete the process.

### . . . . . .

# Are Gayathri Devi, Savithri Devi and Saraswathi Devi the same?

Gayathri Devi, Savithri Devi and Saraswathi Devi - all three are different Goddesses. Though we can say that all three are the same or all Goddesses are the same, the aspects of 'Nama', 'Roopa' and 'Guna' are special in each of the Goddesses. Gayathri is the 'Veda Matha'. Further Saraswati is the Goddess representing the 'Shiras' (head), Gayathri is the Goddess representing the 'Pranayama Nasi' and Savithri is the Goddess residing in the Hridayam and as Paramatma Roopam. These three Goddesses Gayathri, Savithri and Saraswathi are a representation for Gayathri Mantra Siddhi, Atma Shuddhi and for Vaak Shuddhi. During Sandhya Vandanam these three Goddesses have to be worshipped.

• • • • •

## Is non-vegetarian food prohibited? If so, why Sage Agastiyar was said to take meat and also why is it offered in Yahas?

Hindu Dharma is prescribed in the Krita Yuga, Treta Yuga, Dwapara Yuga and Kali Yuga. In all the Yugas, Yagnas are In the 1st Yuga, people prescribed. weredoing penance to God for several years.

In the 2nd Yuga, Yagnas like Puthra Kamesti, Ashwameda, Pasuvandam, etc were performed. In the Dwapara Yuga, charity/offerings were made. In the Kali Yuga, Namasmaranam, Bhajans, Sathsang, etc were prescribed.

All living beings are one and the same, in God's creation. 'Jeeva Karunyam' is dictated only for man and not for God. To mention a few examples, Kannapa Nayanar offered meat to Lord Shiva, on account of his Bhakthi. Though the impression of Adharma may be felt initially, the significance of Bhakthi which stands more prominent should be considered greatest. Ekalaiva offered his finger to his Guru Sri Dronacharya, on account of his Guru Bhakthi. Generally, as man is expected to be of Sathwic nature, meat is prohibited. In the Epic Ramayana, Guhan offered fish to Lord Rama on account of his Bhakthi. Sage Agastiyar (Rishi) who was living his life in the forest, had to follow the Vanavasa Dharma, which prescribed eating meat. In the Kali Yuga, Abhishekam is performed to Lord Shiva in Kasi by offering 'Susti' fish during the pooja conducted at midnight.

## What should one do for continuous positive vibration?

Every individual visits the temple to become pure. While performing pooja or japam or any good deed in our home, if we perform the same with involvement and patience for atleast for 1 minute, our heart will turn pure. Generally to



obtain positive vibrations in the home without visiting temples, we should practice regularly and this would protect us. By keeping our mind constant and by realizing that everything around us is temporary ('Maya'), we can practice and cultivate Bhakthi.

## Question:: How do we control and tame the mind?

To keep our mind clear and pure, we need to uphold the following - clarity in decisions, reading books having clear concepts, clarity in thought process, actions, speech, etc. A state of Yoga or meditation is not required; certain amount of perseverance or determination is enough for attaining clarity. There is a saying "Manamadhu Semmaiyaanal Mandhiram Jabikka Vendam".

Happiness, sorrow, success, failure, growth, downfall, tolerance - one should

U

consider everything with level headedness. One should be happy and contented with what one has. We can gain peace of mind through our actions itself. If Love is filled totally in everything we do, the mind can gain peace and can compromise in anything. The mind is the reason or cause for all our worries. If the mind has to be mature, we need to follow the prescribed practices continuously for a long period of time and by practicing this, our mind would become stable. The mind would also become calm.

To ensure that the mind does not get confused, we should avoid giving importance to small things in life. We should live for ourselves and any popularity, money, riches, etc. should come on its own.

To follow what is on our mind, our mind should be like a mirror. There are several ways by which we can gain clarity in mind. It is considered great and superior when we are able to develop a clear mind and when we are able to provide clarity to others by having a clear mind.

. . . . . .

Question: Which is more harmful – an unhealthy mind or unhealthy body?

A *"Manomoolam Jagathsarvam"* is the proverb. Mind is the fundamental basis for all human beings. When the mind is clear and healthy, pure thoughtswill pour in and the actions performed would be clear. Mind is the armour of the body. Whenever we perform any work with a service motive, our mind will get purified. Once again a pure mind is most important for human existence and health.

. . . . . .

# Why do we always keep thinking about the past or future?

On the basis of our past, we invite present thoughts. All days are good irrespective of our thoughts. If one has to realize the present state of mind, one has to recollect the good thoughts of the past. From the good thoughts of the present one can derive the future and expect good events to happen in the future by thinking of the good thoughts of the past and present.

For example, we cannot feel the taste of the food which we have taken earlier but the feeling of the good taste can be felt for sometime and based on that we can feel good. Similarly, when we live in this world, whatever has happened in the past has happened and whatever is going to happen in the future would happen. We have to perform our actions everyday based on our intelligence.

When someone talks lies just in front of our eyes and even when we know they are talking onlylies how should we react to it? Should we argue or just keep silence? Sometimes injustice is notacceptable and it's difficult to keep silence? Please clarify Guruji.

When someone lies, we should not fight with them. Silence will eliminate all problems. Silence is the greatest penance. By uttering lies, that person accumulates sin. We should not spoil his/her livelihood or gain their hatred. Whenever there is a fight, we should try to reconcile the problem. This should be one's *Swadharma*.

A

### • • • • • •

## How do we develop the quality of forgiveness?

To develop the quality of Forgiveness, one should have the foundation of Love. If we are loving and true towards others, we would never come across a situation where the other person would commit a mistake, whereby they would ask for forgiveness. Even in Bhakthi, the highest level is *'Saranagathi Bhakthi'* (total surrender to the GOD). Hence to develop the quality of Forgiveness, Love is most important.

### • • • • • •

# What does Namaskaram symbolize? How should one do Namaskaram? How should both the genders do?

Doing Namaskaram makes a person feel humble. It is important to understand to whom we are doing Namaskaram. As the saying goes "Vidhwan Sarvathra Poojyathe" – We need not know whether the person to whom we are doing Namaskaram is knowledgeable (or) has wisdom. Namaskaramis also called as 'Saranagathi Bhakthi'. However, for theelder people we can do Namaskaram in the normal way.



Namaskaram is given great importance not only in Hindu religion, but also in other religions. There are 4 ways of doing Namaskaram:

**To a mother** : Doing namaskaram with folded hands, held in a position above our stomach.

**To a father** : Doing namaskaram with folded hands, held ina position above our chest.

**To Guru** : Doing namaskaram with folded hands, held in a position above our mouth.

**To God** : Doing namaskaram with folded hands, held in a position above our head.

**For ladies :** *'Panjaanga'* Namaskaram is prescribed - Foot (padam), knee (muzhangal), elbow (muzhagai), hand nail (naga), head (Sirasu).

ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

**For gents** : *'Shashtaanga'* Namaskaram is prescribed - Lying down, with the hands placed above our head (in such a manner that hands are raised to a highest position). As the saying goes *'En Saan Udambukku Sirase Pradhaanam'* – Surrendering the great Head (on behalf of the entire body) to the Padam. When elders hurt us purposefully (meaning they are aware that their words would hurt us) how do we react to it? Should we ignore it and perform our duty, assuming that God will take care of them and make them realize for what they have done (or) fight back and make them understand what they have said is really hurting us? Specifically asked, as elders, because it's



. . . . . .

difficult to ignore them but at the same time when they continuously hurt us, our mind also wants to react. Please advice.

A Silence is the greatest penance. Silence will eliminate all problems. Hurting others is a sin. If we feel that someone is hurting us, it is because of our mind. If we shower love to everyone and think that God would take care of such things, the pain will not be felt. As stated in the Hindu religion 'Ahimso Paramo Dharma' - Non-Violence is theGreatest Dharma. Not hurting others is considered Great. If we develop the quality of Forgiveness, we will not be affected. We should treat everyone with humaneness.

# Can Chandanam and Kumkum used for Gods, be used by us?

In general we should always offer to God initially and then accept (take) anything as this is Dharma. The Chandanam and Kumkum to be used by us should be kept aside for our use only.

Apart from that, we have to keep Chandanam and Kumkum separately for God. Further when we use Chandanam and Kumkum on God' pictures, we should wait for the next day and then use (take) this Chandanam and Kumkum as a prasadam.

The rudraksha mala or any other mala used by us should not be hanged on God's pictures. We can keep these malas separately (in front of God's idols/ pictures). It need not be hung on the nail. All the answers provided above is my opinion.

. . . . . .

# How does we control our Ego and how do we react to another person's Ego?

Every person leads a life with expectations or with a specific purpose. Generally a person would expect to receive love from others. First we have to understand this and correct ourselves. More than advising others about good things, it is important that we follow them first and then advise others. Doing so in such a manner is Dharma.

Pride or Jealously can be qualities that emerge because our expectations were not met. We have to first understand ourselves and then reduce our desires (expectations). When we develop *Bhakthi* or Love, bad qualities would not develop within us. The love we show to others is considered the highest and the greatest.

Our life is based on how our thoughts are. Only when we think good, speak good and do good always, can we start to love ourself and others. Whether it is people at home or people working, everyonehave to do their duty. When



others say something (we don't like) we have to accept it with love and proceed in our way.

By behaving in this manner, pride or jealously will not appear. For everything, mind is the reason. When wesurrender ourselves to God, we can live a peaceful and happy life. We should not hurt others and this is also our duty. We have to shower love on others.

All that we have got, is what God has given us. When we live happily with what we have got and accept good things, the bad qualities would not appear and we can lead a proper (specially without Ego) life. Let us take the good things only and live a happy life.

### . . . . . .

## **O** Do we get blessings when we perform Devasam or Srardham (Rituals for the departed souls in the family)?

'Tithi' is the day when the physical body perishes. Atma is everlasting. 'Tithi' is something related to the Physical Body and nothing to do with the Atma. In our normal course of life, we have things like 'Sadangu', 'Sampradaayam', etc. Even after death, 'Sadangu' and 'Sampradaayam' exists. For every Sadangu, there is a name. Similarly for people who have died, using the Tithi we conduct a Pooja called as 'Srardham'. Even this is known (or called) as 'Pitru Pooja'. For our own satisfaction, just like we celebrate Diwali on the day (Tithi) of slaving of the Demon 'Narakasura'; similarly we also perform the Sandangu on the Tithi of our Ancestors. We can also consider this as a Gratitude towards them. Thinking of them and worshipping them on a specific day (Tithi) is called Srardham as this dharma. By following dharmic acts a person is blessed and is elevated.

### How do souls reach God?

Paramatma merges with the Jeevatma. Just like with oneseed we have several trees, similarly the Paramatma creates several Atmas and again merges with these Atmas. Many differences exist among human beings in this world; but Atma has only one form / nature and this would always remain the same. Atma is Omnipresent and there are several ways in which one can describe the existence of God.

. . . . . .

## Is there any specific reason for wearing Tilak (Pottu)? And why only Kumkum is preferred?

Kumkum can be worn by all. For wearing a *kumkum*, one should not see the difference of a man or woman. Wearing kumkum on the forehead is superior. Wearing the kumkum all the time on the forehead is like a shield. Kumkum helps in longevity, to live a healthy life, to follow the path of Bhakthi Yoga and to become pure. To maintain the kumkumon the forehead (the whole time) is superior, and in case it gets wiped out, there should be no difficulty in wearing it again. Generally all the holy people have to wear kumkum all the time.

### • • • • •

### How can we exercise patience?

Practicing patience is good for everyone. We should be contented with what we have. To reduce the desire, practice is important. Even if what we require is in more quantity than needed, it would lead to sorrow. Wisdom can be seen through patience. Through patience, we would be freed from Desire, Hatred, Greed, Lust, Pride and Jealousy. To have patience, we have to detach ego and let go of anger. We should also not show any discrimination. If we have quality of humanity in us,

patience would complement it like an ornament.

. . . . . .

## **Question: How do we follow Ragukalam** and Yamakandam if we stay abroad?

As the saying goes 'Live (follow) in harmony with those inyour country' – in whichever country we reside, it is ideal to follow the practice in that country. Things like Rahu-kaalam and Yamakandam should be followed based on the practice (say Sun rise, Sun set time etc) in that country and this is considered as Dharma.

• • • • • •

U

Why do we close our ears when we say Abhivaadaye? What is Brahman and is there any difference between Brahmin and



Brahmana? During weddings, bridegrooms are made to watch Arundhati? Is Arundhati star really visible? What is Chidambara Ragasiyam? Is there really any secret?

a) Saying Abhivaadanam by touching both the ears is based on our tradition. One should not say closing the ears. Since one has heard the Brahmopadesam and since Ganga (river) is supposed to reside in the ear, by touching one's ears itself, one can attain Punya (merits). Hence it is superior when it is said by touching the ears.

b) 'Brahman' and 'Brahmin' are one and the same. He is one, who has Brahma Tattwa. He is one, who begs (Bhikshai).
He is one, who upholds and follows Swadharma for universal welfare. One, who follows his Karma is a Brahman.
In many places people say Brahman and in some places they say Brahmin. 'Brahman', 'Braahmana' and 'Brahmin' – are all one and the same.

c) The Puranas and Shastras say that the Arundathi star existed and exists. Since it is not visible to the human eye, we cannot say that it is not there. It is considered Dharma when we try to see it based on our faith. To whichever sect or group we belong to, we should follow their traditions and this is Dharma. Procedures and traditions are there for many years. Seeing Arundhati star is also one of them. The Arundhati star may also be visible to us sometime in the future. Since we respect our group, let us accept everything based on our faith.

d) Chidambaram is a *Kshetram* also known as *Kanaga Sabhai* (Hall of Gold). Here God is known by names like '*Sabapathy*' and Natarajar (since He is in the form of Cosmic Dance). Here God assumes the role of Creation, Protection, Destruction, Hiding and Bestowing. Hiding is referred to as 'Secrecy'. Of the *Panchabootha* (5 elements), *sthalas* (location), the Chidambaram temple is the location நீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

representing space. There is one curtain in this temple. When we move this curtain, we can see the Bilva leaves (*Vilvam*) and the Rudraksham. This is supposed to explain what 'Space' (*Aagasam*) is – i.e. God exists formless in this space. This is *Chidambara Ragasiyam*.

As the saying goes in Tamil as *"Anging-kelaadapadi Engum Neekamara Niraidirupadhai"* explains what is Chidambara Ragasiyam. This is My opinion.

• • • • • •

- In North India, Tuesday (Mangalwar) is considered auspicious, but in South this differs, why?
- A Tuesday is an auspicious day. As somebody has mentioned that this is not an auspicious day and has ignored it, it may have continued like that. All days are good days. It is not wrong to perform good activities on Tuesday. This is my personal opinion.

. . . . . .

Paramacharya has often encouraged people to go for simple marriages and not waste money on lavish weddings. Do our Shastras say anything about this?

'Paramaacharyal Kailasapathy', A 'Sarvagnan Shastra Swaroopi", etc as Paramacharyal was embodiment of Dharma itself. So when Paramacharyal told that marriage should be conducted without any lavishness, there is no need to refer the Shastras beyond His words. Further those who are unable to follow what Paramacharyal told, can do Dharma, by avoiding the following words *"Acharyal Anugrahathudan"* in the marriage invitation. "Acharya Devo Bhava". Acharya is the "Satchi" for the Shastras.

What is the right way to utilize money?

Spending money for those activities which are necessitated for the Dharmic way is good. While spending money, it is important that you get the consensus from your spouse or the advice of elderly people.

. . . . . .

- What is the significance of Seemandham for a newly wedded girl's first carriage and why do we invite newly wedded couple in the month of Adi (Kadakam or Karkadakam) by calling it as 'Adikku Azhaithal'? Is there any shastra / vedic background f or these Hindu religious functions?
- More than saying *"Seemandham"*, it is generally referred as *"Pumsuvanaseemandham"*. All sects in Hindus celebrate either *"Seemandham"* or as *"Valaikappu"* function. *"Seemandham"* is done only by few people. In the current time period, this function is celebrated based on each one's *Kula*. In the Samskaras, *"Pumsuvana - seemandham"* is given great importance.

For the "Pumsuvana-seemandham", the tender banyan treeleaves along with two buds is crushed using a pounding stone and a cloth is used to filter the juice. A drop of this juice is put in the right nostril of a pregnant woman and this is referred as "Pumsuvanam". The samskara performed on a pregnant lady for begetting a male child is Pumsuvanam. Sprouts, quill of a porcupine, paddy - are of primary importance for a Seemandham.

"Seemandho-nayanam prathame garbe chathurte maasi seemandho-nayanam" – As per the Shastras, this has to be conducted in the fourth month of the first pregnancy of a woman.

Seemandho-nayanam means the partitioning of a pregnant woman's hair. The quill of a white coloured porcupine,

. . . . . .

Darbha stick and Athikai kotthu - all these should be held together and moved in an upward direction in the 'Vagidu' of a pregnant woman. This is referred as Seemandham.

88

Further 'Adikku Azhaithal' is a cultural event based on what has been practiced over generations. From the tamil month of 'Aadi' since there are many functions of the Gods / Goddesses to be celebrated – honouring the couple during this month by gifting them many items including vastras (clothes) – are some of the procedures (formalities) followed as part of Adikku Azhaithal.

• • • • • •

## Is it mandatory for those doing Amavasya Tarpanam to do Mahalaya Paksha Amavasai?

A Tharpanam is very important and necessary. Also as stated in the Shastras, all Tharpanams are necessary. When you perform Tharpanam, you should ensure that you perform all the Tharpanams and this is considered as the superior most Dharma. Tharpanam is necessary and should not be missed.

• • • • • •

## When a person gets a continuous flow of sorrows, how can he make his mind stronger so as to bear the pain?

A Whatever be the problem, when we meditate it will help us in developing strength of mind.

However to wipe away the suffering, meditation would not help completely. To withstand the problem or to reduce the effect of the problem, meditation would help. To ensure that you are not afraid of the problem/sorrow and/or to ensure that the problem/sorrow does not continue, rendering divine service (SEVA) would be beneficial. Further these problems do not come to a specific/particular family. This is common to all. Following the Dharmic way is a means for handling or withstanding the problem.

. . . . . .

## Avani Avittam sometimes does not happen in Avani month. Is the name not misleading?

A 'Avani Avittam' should be considered at best a name or term. Further what we follow is based on the *Chandramanam* tradition. *Sravana* month is after *Adi Amavasai* and *Avani* starts in *Sravana* month. (From *Adi Sukhla Prathamai* to *Avani Amavasai* is the month of *Sravanam* according to *Chandramanam*). *Sravana* month *Avitta nakshaktra* and *Sravana* month Thiruvonam nakshaktra – these days are referred as 'Avani Avittam'.

Sravanam means Adi month. For Smarthas, Sravanam month means Avani Avittam. Since Adi month is treated as Avani (AnushtAnam), considering Sravana month also as Avani, when Avittam and Pournami (thithi) come together and on the days of Sravanam or Thiruvonam nakshatra, 'Avani Avittam' is followed by Rig Vedis. Hence as Avani comes in Adi (Sravanam) month, together with Avittam it is called as 'Avani Avittam'. Devotee questions relating Signifcance of Sadh Guru are captured below in the section:

• • • • •

# Who is a Guru and how do we identify a Guru?

A Guru is one who wins Dharma, Artha, Kama, Moksha; Arrogance and Ego; one who knows the essence of wisdom; one who has no attachment towards money, fame, position and desires; one who is beyond likes and dislikes, one who possesses thequalities of love and compassion and one who follows the saying 'Non-violence is the Greatest Dharma'. Guru as a philosophy is one who removes darkness and preaches wisdom / knowledge.

Guru is one who worships his Guru and who propagates his Guru's principles / tenets. Further a Guru can make his disciple follow the path of Bhakthi Yoga by imparting the Knowledge of Vedas, Chanting the Lord's name, etc.

Guru should control his senses and act as the protector of Sanathana Dharma. Any mistake committed by a Guru, would not affect his Guru.

To understand a Guru, three things are required - complete faith, humbleness and perseverence.

Even though there are many Gurus in this world, it is our duty to follow our Kula Guru.





## Can you please help us understand the difference betweenGuru and God, if at all there is any difference between the two?

*'Deivam Manushya Roopena'* - God is in the form of Human. God taking the Avatar of man, is Yuga Dharma. Guru is one who has wisdom, removes ignorance and gives clarity of mind.

Staying in one place in the Garbhagraham (in temple), God showers His grace. Moving to many places, imparting good character and wisdom is the Ucchavar Murthy, who is the Guru.

God and Guru are one and the same. If illusion (Maya) isremoved from us, both will appear to us, as one.

#### . . . . . .

## How should one pray to get the blessings of a Guru?

Offering prayers to a Guru is very significant. It is good if we light the lamp in our house and think of one Guru and offer our prayers to Him (considering all Gods in the form of our Guru).

Prayers are equal to performing poojas. Only with total faith, one's prayers would be fulfilled.

We can also receive the full benefits. Further we need not pray for each thing separately to Him.

A Guru would fulfil these through His Gnana Dhrishti.

If we pray to our Guru with total surrender (Saranagathi Bakthi), He would fulfil all our wishes.

The Wisdom in a Guru would alone be sufficient to elevateus.

• • • • • •

Dear Guruji, Our Shastras say "Gurusthu Maunam Vyakyaanam", which means by our presence in front of a Satguru our queries are answered without asking him...like revered Kanchi Paramacharyaal. These days there are so many who proclaim themselves as being Guru whereas Paramacharyaal never said to anyone as being one.... devotees throng in day by day. How do wedetermine a Guru to be a Sathguru?

Guru is someone who has realized self and would make others realize self. We can describe a Guru in several ways – one who dislikes Maya; one who worships all living beings as Paramatma Swaroopa; one who has no attachment; one whoserves without any publicity; one who shuns away from fame and wealth and; one who hassurrendered to the feet of God. One who has all of the above and who is an example for all other Mahaans (realised Souls) was Kanchi Mahaperiyava.

Guru is one who has to be brilliant in terms of words, actions, mind; considers the world as his Guru and; has gained wisdom. Further, in whatever stature a Guru is, he still remainsa Guru. In this world everything is equal and beyond this is a Guru. We should not use a Guru for our own needs. He is the Universe. One who has the thought that his grace is adequate, would be theone, who sees Guru as God and God as Guru. For one (Guru) who has realized God and gained wisdom, it is very simple to identify a devotee and his wants. One who acts as a Guru, whomsoever it maybe, can never continue to be a Guru forever.

Paramacharyaal who is Parabrahma should never be compared with anyone as he fully retains all the qualities/ characteristics of a Guru described above and hence a Satguru.

. . . . . .

# Can a devotee worship more than one 'GURU'?

Guru, is one, who removes all the dirt in us. He is one, who shields us from Desire, Hatred, Greed, Lust, Pride, Jealousy, Ego, 'Maya', etc. In general, any Guru would not have any desire.

One can believe and listen to a Guru, when the Guru:

Develops good thinking in you,

- Instills the firm thought in your mind, that there is nothing greater than the quality of Love,

- Helps you to overcome 'Maya',

One can visit any number of Gurus and obtain their blessings. But one should have 1 Guru in their mind and should think about this Guru several times, getthe consent of parents (based on their experience) and then totally confide and have firm faith in this Guru. Accepting a Guru in this manner is Dharma. Accepting a Guru in this manner, woul d also be the correct path.

Further when we try to develop our Bhakthi, we should control our sense organs like tongue, eye, ear, nose and skin. The service we render to our Guru, should be provided in a manner that would lead us to a good path.

One can have only one Guru, but can listen to the Upadesha (only) from several Gurus. By listening to Upadesha one's mind would become good. Seeking a Guru is something which should happen on its own and one need not go in search of a Guru. If we have the Praptha, we would go to a Guru automatically. Guru is God, God is Love and Love is Guru.

• • • • • •

# Why is the feet worshiped when a guru is worshiped?

'Padha Darisanam – Paapa Vimochanam'; 'Krishnam Vande JagathGurum'. Krishna Paramatma is the personification of a Guru. The Guru's feet are beyond the Universe. 'Auspiciousness' can also be bestowed by worshipping the Guru's feet. In Vaishnavism, the Acharyan 'Krishna' has been praised. It is not mandatory to offer salutations through the Guru's feet. Worshipping the Guru's feet is based on the mindset of each individual.

. . . . . .

- What is the role of a devotee when he sees the action of a Guru is contrary to his teachings?
- A It is Dharma, when a Guru follows his 'Ashrama Dharma'. Instead of finding fault in a Guru, one should listen to His Upadesha and follow that. Looking for a Sath Guru and following his Upadesha, can be considered as the best practice for a Devotee.

• • • • • •

Why are some Guru Bhakthas always being put to lots of hardship/testing though they are always fully devoted to



their Guru? Does this mean that their Guru wants to test the devotion of the bhaktha's towards their Guru or is it that the Guru som etimes tests His bhaktha's for their loyalty?

Difficulty (or) hardship is not something which arises due to any difference between a devotee and Guru. Difficulty is something which is common to all. Experiencing this is based on the grace of God. Difficulty is applicable for all. It is not that only the devotee would have to face the difficulty. God would first give the difficulty and then give the happiness. This is similar to the ocean, where poison was initially obtained before nectar was obtained. At the time of difficulty one should never lose faith or confidence in God. Further difficulty is not given by anyone; especially it is not given by a Guru. A Guru is one, who would perform pooja and penance and would not give importance to the worldly life.A Guru would be one, who works for universal welfare only and adheres to Swadharma.

By performing one's duties, one can obtain the grace of God and Guru. In such situations, there would be no difficulty. Further God would grant all things to us in the appropriate time. When a devotee or Guru does not adhere to Dharma, all kinds of difficulties may have to be experienced.

However when a devotee has total faith or confidence, that itself would help him overcome any kind of difficulty. Hence a devotee is not tested or putto hardship because of a Guru, but because of the devotee himself. At times of difficulty it is enough if the devotee worships God or Guru.

• • • • • •

A Guru is most important and guides us in our life,but why do many people doubt this? When it comes to opinion, several people have several opinions. A Guru is one, who would always remain as a Guru. Many people follow the path of their Guru. This is based on one's freedom. It is upto us to evaluate and consider (take) what we want. It is considered as Dharma when we follow our own path. When we sincerely accept a Guru, we should have utmost devotion towards that Guru and this is considered superior. Believing or not believing in a Guru is based on each individual's opinion. A Guru is one, who imparts wisdom and shows us the right path. When we praise one Guru and criticize another Guru, it would create problems for us.

Even for a Guru, it is only based on His power of penance and His *"Aachara Anushtaanam"*, that He would be able to reach out to more devotees or be a suitable Guru to His devotees. Besides

following the path of the Guru, if we perform good deeds and do not interfere in others' activities, His penance would shower His grace on us (without us realizing). When we stop evaluating other people or other Gurus and follow our own path cautiously, we would gain peace of mind and through our Bhakthigain significant benefits.

### • • • • •

# What is the duty of the person towards his Guru?

Good things told by anyone should be accepted - whether it isfrom a small or big or bad or good person, all these are not a matter of concern for an *Acharya*. The opinion of this person (which is superior), is what is important. Accepting a Guru by listening to His advice and following that (or) like Ekalaivan accepting a Manasiga Guru and listening to His advice and pursuing the right path is the duty of a devotee. Even if a Guru appears as a small man, His position or status is very

big. Further talking to a Guru on worldly matters liketalking ill about others or calling a Guru for resolving problems due to a family issue or telling Him that others are saying this or that, is considered as Adharma. When you listen to the Upadesha of a Guru and/or when you obtain the darshan of a Guru, you should consider yourselfto be fortunate. The greatest blessing is when you are able to quietly or silently salute a Guru. You cannot surrender to a Guru carrying the burden of your problems. One who surrenders with total devotion and faith is sure to obtain the grace of a Sathguru. Only one who strives for universal welfare and is unselfish can be a Guru. In life, a Guru's blessings and grace alone are sufficient. If a person has a Guru to guide him, then his maturity and love would be explicitly seen through his wisdom.

. . . . . .

# **Why is Guru Bhakthi more powerful than** the Guru Himself?

Without a Guru where will the Bhakthi



நீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014



come from? We can quote many examples for Guru Bhakthi. When Ekalaivan had a Manasiga Guru and performed many good deeds, his Bhakthi was more prominent. Just like how Rama Nama isgreater than Lord Rama Himself, Guru Bhakthi is greater than the Guru Himself. Manasiga Bhakthi is considered superior. Among the different kinds of Bhakthi, Smarana Bhakthi has special significance. When you think of a Guru, like some magic you find a path. Experiencing this feeling is called as "Atmanubhavam" (i.e. experience of the Self or Atma). Why should this be revealed? Then it would become like publicity. When Bhakthi is not publicized, Guru'sKataksham would protect us. Bhakthi should blossom naturally i.e. on its own. If we sincerely pray to our Guru to follow the right path, then Bhakthi or the feeling of Bhakthi would appear. We should also be firm in our Bhakthi. When we hold on to God or Guru, we should have faith in them.

Devotee questions relating various aspects of Bakthi are captured below in the section:

### . . . . . .

While praying, do we pray forcing our mind or pray in a natural way?

It is better to have confidence in oneself than on God. If we love ourselves, we can feel the existence of God within ourselves. Only when we can realize the God within ourselves, we can get closer to God and dearer to God. We have to keep our mind, heart and actions pure, to realize God. To feel God within ourselves, we have to explore "Him" and see "Him".

. . . . . .

# Why is the mind never at peace and what does Goes expect from us?

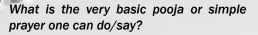
God does not expect anything from his devotees in this Kali Yuga. We are responsible for all our problems. If the benefits we obtain in our profession come on their own, then that is long lasting.

We should adhere to ways of completely surrendering both at home and at work place. If at all God expects something from us, it would be only Love.

. . . . . .

## Why does God say that 'I created ...', while He asks us to remove the thought of 'I'?

God is in the form of Human and God A is present everywhere. The Paramatma does not have any starting point or ending point and this is the nature of Paramatma. Basically the Jeevatma (individual soul) emerged out of the Paramatma (universal soul). For the Jeevatma to merge with the Paramatma, the individual has to first realize thecharacteristics of Dharma. Artha, Kama and Moksha. Further the individual has to develop will power, attain wisdom and through the same, would forget the thought of 'I'. This individual soul over aperiod of time would merge into the Paramatma.



- Chanting the divine name of the Lord, atma pooja, service, helping others, etc are some of the simplest ways to attain God. It is also good to perform the daily routines. "Ahimsa Paromo Dharma" -Non-Violence is the greatest Dharma' – living a life without troubling others is the greatest Pooja.
  - . . . . . .
- How do we switch off the lamp (vilakku)? Please advise as to how do we switch off the Vilakku? I have heard different ways from different people and I am not sure which is the best way. Since I am in USA I don't leave it on all through the day. I light it two times every day and stop it with a flower.
- A It is not wrong to switch off the lamp using a flower. In case the thread is changed everyday then we can use milk. To light a lamp using the same thread continuously is considered to be mediocre. Generally our well being lies in switching off the lamp using a flower. Hence any concerns while lighting the lamp or switching it off is a common thought and is acceptable.

. . . . . .

### How many lokas are there in the world?

A

There are 2x7 i.e. 14 lokas in this world. Considering the 'Earth' ('Prithvi') as the predominant loka, living beings exist in the Earth. Living beings can exist in any loka, but due to God's Creation, the Jeevatma exists only in the Earth. For Human beings, the Five Elements ('Pancha Bhootangal')of the Universe are present only in the Earth. Although the 14 lokas are created for living beings, human beings cannot live in any other loka except the Earth.

# What is the significance of Tulasi and how do we worship Tulasi?

Tulasi is considered as Bhagavat Swaroopa. In the Puranas, Rukmini considered Tulasi as an example for Bhakthi. Tulasi has many names such as Thuzhai, Vanam, etc. Tulasi can be obtained very easily in many places. The Goddess of Tulasi is addressed as Tulasi Amma. In Devi Bhagavatham, the history of Tulasi is mentioned. NamAlwar says that Sri Maha Vishnu is closely associated with Tulasi. If possible, it is good to grow Tulasi in one's house. Allcan grow Tulasi. Goddess Mahalakshmi resides in Tulasi. Worshipping Tulasi should be considered as a routine practice and should be part of one's duties.

To obtain the Grace of Vishnu there are 8 important things – Ganga Jalam, Sri Bhagavath Gita, Gayathri, Worshipping Tulasi, Gobi Chandanam, Saligramam Pooja, Ekadasi Vratham and



நீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014

Namasmaranam. For any kind of prayer, Tulasi is the most important. Tulasi can be worshipped on all days. Worshipping Tulasi in the traditional manner is considered ideal.

Alwars have also explained the Significance of Tulasi likewise on Mondays, we can perform Archana to Lord Shiva using Tulasi.

Tulasi Sthothram is provided below:

– Jagadathri Namas - thubhyam Vishnoshcha Priyavallabe

– Yado-brahmaadayo Devaaha Shrusti Sthithi Anthakarinaha

– Namas-tulasi Kalyani Namo-Vishnu Priye-subhe

– Namo Moksha-prade Devi Namas Sampath Pradaayithe

– Namas-tulasi Sarvaghne Purushothama Vallabe

– Pahimaam Sarva-paapebhya Sarva Sampath Pradaayake

If one wishes to perform Tulasi Pooja, one can purchase the book containing the procedures to be followed in performing Tulasi Pooja.

. . . . . .

# Who is saptha kanni matha? What is the difference betweennagamatha and saptha kanni matha? Please explain in detail.

Worshipping the Goddess Sakthi has always had a special significance. Pooja to Saptha Kanni, Saptha Matha etc. is like worshipping Goddess Sakthi. Poet Mahakavi Sri Subramanya Bharathi said "Wherever you see there is Sakthi". Saptha (Seven) Kanni, Saptha Matha means Nama, Roopa, Guna, Dharma, Artha, Kama, Moksha. Be it Saptha Kanni or Saptha Matha, it all represents Goddess Sakthi. We just see it differently.

The Saptha Chiranjeevi's - Kanya Swaroopa, Matha Swaroopa, Saptha



Lonka, Saptha Swaram, Saptha Nadi, Saptha Pathi, Saptha Hari etc. are also forms of Goddess Sakthi. Since Matha is considered as Kanya & Kanya is considered as Matha, we have the Roopas (forms) of Saptha Kanya, Saptha Matha, Saptha Nagam, Saptha Devathai etc.

For each purpose, the Goddess appears in a different form. For e.g. Lord Shiva exists in Surutupalli as Sayanam, Tiruvengadu as Aghora Moorthi, Tirukadayoor as Kala Samhara Moorthi. The Goddess also exists in Kanchi in a sitting posture, in Mangadu as Tapasvi.

Similarly God exists in several forms and hence we should not differentiate among them.

• • • • •

Can temples be built anywhere? Namaskaram! Reverent Swamiji: While hundreds and thousands of Hindu temples have already been built by Cholas, Pallavas etc., all over the Southern parts of our country, stillsome more new temples are coming up with modern architectural developments. Actually, in our ancient India people used to settle down wherever Kings have built a temple, that is in other words, people used to run after the Gods. Now, wherever South Indians go for their professional sake and settle down there, they make all endeavours to build a temple of our south Indian culture. In other words, people now try to bring the God where they live. In this way some of our traditional culture is affected. Howsoever we may argue stating that we are in the process of spreading our culture all over or so on, is it not affecting the new generation who are simply satisfied with the existing temple in their respective place instead of going to their parents' native land and see or worship their traditional god? I wish Guruji gives his humble opinion on this. Thanks.

We should always go in search of God. We can build temples in any place as it is considered as a service to humanity. But when it comes to *Kula Deivam* (Family God), one should not construct the temple in a place of our choice. The Kula Deivam has to be constructed only in its place of origin.

A

U

We should also try to locate the ancient temples, wherever it is and maintain those temples well and that is the greatest Dharma. It is ideal to searchand identify temples and worship God. But sometimes when we are unable to locate temples, we can build temples anywhere to attain mental peace.

. . . . . .

## Why is there no temple for Goddess Saraswathi anywhere, other than Koothanur?

Due to a curse by Lord Shiva on her husband Lord Brahma, there are no temples for Lord Brahma as well as Goddess Saraswathi, his consort. Saraswathi is Goddess of Wisdom like Lord Dakshinamoorthy. There is only one temple in Koothanur near Peralam in Thanjavur District for Goddess Saraswathi. Similarly, Lord Brahma who is the Creator of Life has only one temple in Pushkar, located at Ajmer District.

### . . . . . .

## What is the significance of Ashwa puja, Gho puja and Gaja puja?

"Sarvam Vishnumayam Jagatthu" "Eswara Sarvabhoothanam". God is Omniscience and Omnipotent. Pujas like Gaja puja, Gho puja and Ashwa puja are performed everywhere. Significance of Gaja puja - An elephant attained Moksha through Maha Vishnu as told in Srimad Bhagawatham - so the importance of Gaja puja is of greatsignificance & relevance for Universal Welfare and is performed. Similarly Gods & Goddesses reside in the Gho Matha as it was always loved & respected - Gho pujas are very popular



நீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



& performed with greatest reverence all over the country till today. Ashwa Puja relates to "Ashwa" - the meaning of it is Hayagreeva Murthy one of the forms of Lord Maha Vishnu who has the face of Horse. Besides, Ashwa Medha Yagas were performed in olden days by great Kings like Lord Rama, Sakara Chakravarthy of Ikshwaku Vamsha, Suryavansha Kings to attain greater power and to attain the throne of Lord Indra, by performing 100 Ashwa Medha Yagas. Hence Ashwa puja too is of great importance.

. . . . . .

# Why there is no eagle flying in Kasi? Is there any reason for this?

A Varanasi (known as Kasi) is a Punya Kshetram. 'Flowers do not carry fragrance', 'Cows do not strike anyone', 'Dead bodies do not emit bad smell' there are many such things associated with Kasi.

Even Kshetra's have great significance. Lord Shiva is the main Lord in Kasi. There are many important events related to water and trees in this Kshetra. In this Kshetram, even Ashes are used for performing Pooja to God. Lord Shiva Himself chants theRama Nama in the ears of people.

Further dead bodies are offered in the Ganges river. Further due to a curse and as per the will of God, eagles do not fly in Kasi. In general, birds residing in certain places, may not be visible in several other

places.

• • • • • •

- Which is the best among Bhakthi, Yoga, Meditation and Hard work? Four persons doing the above, first person is doing Bhakthi only, second person doing Yoga only, third person doing continuous meditation, and fourth one doing prompt work only. Which one is best among the all? By doing such things who will be blessed by God in a short span of time?
- Bhakthi, Yoga, Meditation, Hard work all these are paths to attain the Paramatma. With the four paths mentioned above, though humans have differencesin their thoughts or actions, they would be approaching the same goal. Just like all rivers would join in the ocean, the different paths would lead to the same place. Before joining the ocean, all the rivers are known by different names; but after joining, everything becomes the ocean. Similarly Bhakthi, Yoga, Meditation and Hard work, finally merge with the same goal.

### . . . . . .

Which mantra gives all the benefits in a short time?

Anything accumulated in a short span and in the wrong way would not give good benefits.

Whatever be the mantra, if the mantra is chanted sincerely then benefits are certain. All mantras have power, but the mantras should be used only for good purpose. If we chant the mantras with total faith, benefits can be attained easily.

. . . . . .

- Explain the 4 yugas with history and when will Kaliyuga end? What is next after Kaliyuga?
- There are four Yugas Kruta Yugam,

Treta Yugam, Dwapara Yugam and Kali Yugam.

In the Kruta Yugam, man realized God after doing penance for several years.

In the Treta Yugam, man realized God after performing several Yagams.

In the Dwapara Yugam, man realized God by adhering to Dharmaand by doing charity.

In the Kali Yugam, man realized/can realize God through Namasmarana (Chanting God's name).

After the end of Kali Yuga, the Yugas may re-occur. There have been 5111 years in the Kali Yuga and, there are still many more years in the Kali Yuga. End is something that would happen only by the Will of God.

### • • • • • •

## Do dreams have any significance? Do repeated bad dreams mean bad times ahead?

A If we chant the Lord's name before going to sleep, all dreams would give us good benefits; even if the dream is a bad dream, the results would be good. When we realize that all is Maya in this world, even the dream would be seen as a Maya.

### • • • • • •

# How should an individual cultivate Bhakthi in him/herself?

There are several ways to develop devotion in oneself. Generally our character and deeds should be superior in quality. When we show love to God, our organs would be purified. Its important to seek out for the Atma and try to get detached from the worldly things.

Reciting God's name, attending Sathsang and having good thoughts will eliminate Maya. Devotion and wisdom are one and the same. If an individual has the helping tendency, ability to show love to others and tolerance, then he/she can realize Bhakthi. If one is after fame and pride, he/she will not be able to develop Bhakthi. Bhakthi is beyond worldly life.

Following Dharma, being honest and selfdisciplined and by having good conduct, we can develop Bhakthi. A person who has Bhakthi in him/her can lead a life by just following his/her religion and its principles. Bhakthi can be expressed only to God. If one's Bhakthi is pure, then his/her speech and deeds will obtain good respect in society.

. . . . . .

# What should an individual do to find positivity in oneself.

One should refer history of great and elite personalities and their ethical behaviors if he/she wants to have positive thoughts. An individual's status will be escalated if he/she leads a life with good thoughts and deeds. Good thoughts and actions will result in positivity and would make everybody around us feel proud. Our thoughts and actions should not affect us or others in a negative manner. In short, our good habits and customs would help us to have good and positive thoughts.

### . . . . . .

# How important is the kind of food we eat to spiritual pursuit?

Food is not linked to spirituality. Good habits and serving others are most important in spirituality. Food is required for the body (stomach) and for hearing. Control over food and control over mind are important in the path of spirituality. Man requires both food and feeling (emotion). Realizing that you are God and God is within you (both) is required for satisfying the hunger for wisdom and body (stomach). God is Food; Food is Existence and all are God. What has been created and the Creator are the same. Food is important in spirituality; but more important is the habit (way of life).

. . . . .

- How can I build devotion and surrender myself completely to mother (Goddess)?
- The Goddess is the Mother of the Α Universe. Through surrenderwe should offer ourselves to the Goddess. By chanting slokas of the Goddess, serving the Goddess and adopting the quality of steadfastness, we can offer ourselves to the Goddess. If we are completely under the shelter of the Goddess, the thought of being a Universal Mother would automatically develop within us; especially the superior qualities of love, compassion, providing good advice, tolerance, etc would develop within us. The only way to reach the Goddess is through total surrender.

### . . . . . .

How can I feel the guidance of mother (Goddess) in my life?

- If we have to realize the guidance of the Goddess in ourlife, the following can be understood: We would not perform any action, expecting anything in return. At the time of difficulty, even before we pray to the Goddess for help, that problem would disappear. Good things would happen unexpected. We would accept all with Love. We would realize the guidance of the Goddess, when we have 'Love' as the supreme quality in us. There are many examples through which we can realize the guidance of the Goddess in our life.
  - . . . . . .
- What is the right way to meditate on mother (Goddess)?

Meditation is not necessarily the only way to worship the Goddess. Meditation



is important for purity of the body and mind. If we have to reach the Goddess, it is enough if our heart is pure. If we sincerely meditate, perform penance, sing bhajans, perform poojas to the Goddess in the pooja room in our house or near the sanctorium of the temple, we can develop Bhakthi and also Meditation.

### . . . . . .

()

Respected Guruii Ananthakodi Namaskaram. It is being discussed that for performing kumbabhisekham of temple we need not transfer the deities power arranging 'Balalayam'. A simple puja can be performed and then we can enter the Garbha Griha and do all cleaning and repairs and after all the work is done, on an auspicious day kumbabhisekham can be performed. Whether this method is according to Agama Shastra. Μv argument is for the welfare/well being of the citizens of the place/city this short cut method should not be adopted. Please guide me.

Kumbabhisekham should be performed every 12 years. Before 12 years, if certain situations arise where a new deity has to be placed or repair work needs to be done, then as per the Vaidika and Agama Shastra, 'Balalayam' should be performed. After kumbabhisekham is performed the first time, for all subsequent kumbabhisekham(s) also, any work should be done only after 'Balalayam' is performed. This is called as 'Jeernodhaarana Ashta-bandana Maha Kumbabhisekham'.

Repair work should be undertaken only after transferring (*Aavahanam*) the sanctity of the deity in the Garbha Griha to a '*Kalasam*' or '*Atthi-palaga*' (picture to be drawn in this). Our individual opinions should not influence the temple activities in any manner. As per Sanathana Dharma, 'Balalayam' is necessary. Without performing 'Balalayam, no work should be undertaken in the temple.

If the process is followed as per the Dharmic way and Shastras, all people in the world would be happy. 'Whatever you do, do it correctly and properly' – this proverb should be followed; and when it is done for God as per the Shastras, it is considered most superior. It is blissful for God, when service is rendered to Him jointly by everyone.

### . . . . . .

## Seven days a week - which God to be worshipped?

One can worship all Gods on all days. There are seven days only, but there are several Gods which can be worshipped. It is good and beneficial when we worship all Gods on a daily basis.

To worship a God, a particular day is not needed; what is more important is the thought of worshipping God. Worshipping God is a great virtue and 'day' is notrequired for this.





நீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



**Q** Please highlight the significance of celebrating Navarathri?

A Navarathri is a very important festival. There is a lot of historic background involved in this festival, as it's been celebrated for thousands of years and it illustrates the greatness of Goddess

*Ambal* (Universal Mother). During this festival, prime importance is given to Devi Mahatmyam, the victory of Ambal over the demons by killing them, by performing all three actions - *shrishti* (Creation), sthithi (Protection), *samharam* (Destruction). Above all, worshipping Goddess Ambal during the month of Puratasi is considered auspicious.

Performing *Chandi Parayanam, Yagyam, Vaduka pooja, Suhasini pooja, Thambathi Pooja, Annadhanam* are also considered significant. All poojas should be performed by considering Durga, Lakshmi and Saraswathi as one "Ambal" supremacy.

It is important to keep Golu during Navarathri, by exhibiting a variety of dolls like animal dolls and Chettiar dolls, through which we portray that Goddess Ambal dwells in all living beings beyond caste, creed, religion and language. Reading or listening to Ambal's Charithram during these nine days will bring an abundant amount of merit. Most importantly Navarathri festival is not subjected to one particular caste or group, it is for everybody to celebrate.

### . . . . . .

- If somebody was worshipping a deity and they give it, can we receive and worship it?
- An idol cannot be passed down to others to perform poojas and prayers. The ideal size of an idol, with which we can perform pooja at home should be from 3 inches to 6 inches. To perform idol worship, the idol should be one's own. We should not get idols from others to which they were

performing poojas. It's important that one follows the required Abhishekam and Aaradhanai procedures to the idol. It is very auspicious when a Sthree (female) performs pooja to the idol.

An idol though worshipped at home, will definitely have positive energy in it and will also produce positive results. As much as possible we should avoid accepting things that are worshipped by others.

• • • • • •

## Though we have faith, how can we dispel the doubt of His existence and remain focused?

A swe start having more doubts within us, Bhakthi increases. When things work in our favour, we tend to respect and be happy with God, Guru and other people around us. Just like all rivers and water join the ocean, similarly all prayers would reach one place only. As each and everyone of us show Bhakthi expecting something in return, doubts and uncertainty arise within us, which is quite common. However, we should not expect anything in return for the good actions we do. Keeping our mind in one state and engaging ourself Sathsang aresignificant activities in which kindle our thought for realizing God. By showering pure love on others and by showing Bhakthi towards God, one can realize God. Further, benefits are sure to come for those actions which are performed with Bhakthi. When we perform good actions, we receive good and when we perform bad actions, we receive bad. "Yadh-bhaavam Thath-Bavathi". God would appear in front of us (or) would assume the form, in the way we visualize Him.

Jai Guru Dev, We stay at a rented apartment where the owners performed vastu pujas, and have left few pictures to which they performed puja in the pooja room. What should we do? Remove the pictures and keep them somewhere safe



### or continueworshiping them?

- In a rented house, the owner of the house might have placed the pictures of God as per Vastu for the purpose of general wellbeing. If we accept and worship those pictures or worship those pictures along with our own pictures, it is good for everyone.
  - . . . . . .
- Can we chant mantras like Lalitha Trisathi on our own or should it be initiated by a Guru?
- Lalitha Trisathi and Soundarya Lahari were chanted by Adi Sankara in the sanctorium of Kanchi Kamakshi temple. He is the embodiment of Sanathana Dharma. He is also the first Guru for the world. To follow what has been told by him, is something that we get to know through our Guru.

It is not necessary that it should be chanted only after it is initiated through a Guru. It is significant to perform good deeds. Our involvement/interestand our faith itself act as a Guru for such poojas.

. . . . . .

Revered Guruji, It hurts when my husband says that I should not believe in God. He seems to think that I expect God to give me things I ask for through prayers and not my own effort to obtain it. However, I believe in God because I get to see things more clearly as I continue to have faith. It is more of a consultational relationship where He shows me the way than me asking and Him handing it to me. My Question is how do I explain this to nonbelievers especially when I get confronted or intimidated for praying? I mean I don't ask or force non-believers to believe. I also make sure that I am quiet when I pray or when my husband is not at home so that he does not feel annoyed. Thank you, as always.

There is a general saying in Tamil *'Kanavane Kankanda Deivam'* which

<mark>ரீ</mark> ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



means that 'Husband is the visible God'. In a family, husband and wife should adjust with each other and this should be extended to spirituality also. There is a saying that "Work is Worship (God)". It is also stated that we need to perform out duty without expecting anything in return. Before we pursue something, we need to ensure that there are no differences in opinion.

Bhakthi or devotion is also something which needs to happen (come) on its own (i.e. in a natural way). It is not something which can be made understood to others.

Praying to God should be done in a manner, in which husband's wishes are fulfilled. When you already have the thought that God is the Ultimate, Who executes everything, you should accept anything with a full heart and this is considered as Dharma. There are nine kinds of Bhakthi which are stated. Smarana Bhakthi (remembering / thinking) is one among them. Those actions which are performed sincerely thinking of God are considered superior. Having differences in opinion between husband and wife would not help in BhakthiYoga. Bhakthi is not a path which is disliked by a husband; instead attending to the work at home and attaining benefits through hard work are things which should be accepted as Bhakthi. Sincere Bhakthi would reap full benefits. God's grace is completely there for your family.

• • • • •

## Should we light the lamp and pray regularly to God? Is itnot enough if we think of Him before starting any work or thank Him when helped?

As per the Puranas, God is in the form of Jyothi. There are sayings like - "Aadiyum Andamum Ella Arut-perun-jyothi" and "Deepa-mangala Jyothi Namo Namaha". As per the saying, more than lighting a lamp for God, it is most superior when one sincerely prays to God by considering the Jyothi as the form of God. Further when one matures to a state, where he/ she sincerely thinks about God all the time, all actions (which are seen in the form of God) can be performed.

Victory or defeat is not applicable for

God. Showing our gratitude to God or/ and expecting from God, are done for our own satisfaction.

. . . . . .

# How did Duryodhana known to be a wicked person find a place in heaven?

Instead of saying that Duryodhana has a place in heaven, everyone has a place in heaven. He surrendered to God and obtained the weapons, as an outcome. All are part of the Divine Play of God. Anyone with the grace of God would find a place in heaven. It has happened as Yudhishtra has mentioned. This is the truth. He also adhered to 'Ekapatni Vratham' till his end – this is also as per Dharma.

• • • • • •

Saivite followers apply holy ash on forehead with 3 fingers? What is the significance of this 3?

"Mandira mavadu Niru"; "Vanavar



Meladu Niru"; "Sundiramavadu Niru"; "Tudikapaduvadu Niru"; Holy ash is also explained in the Vedas – Ash has such great significance. Ash signifies 'Aishwaryam'. The significance of Ash is also explained in Devaram. To destroy the 3 qualities of "Aanavam", "Kanmam" and "Maya", the three lines are used.

Further it is applied using three fingers. The top line denotes Birth, the middle line denotes Life and the third line denotes Death. In the middle line, we apply Chandanam and Kumkum – and this is to lead a proper life.

. . . . . .

What is the significance of Kula Deivam temples? Should we visit them every year?

Kula Deivam is very important. For generations together, our ancestors who lived in a place, chose a particular deity to protect their Family (Kula), and worshipped this deity as a custom.

This is the Kula Deivam. Further Ista Deivam is what we chose for ourself. Kula Deivam is the deity which has been worshipped by our ancestors. Hence Kula Deivam is in that location, where our ancestors had settled earlier. Those who do not know their Kula Deivam should not follow any deity of their choice or should not blindly accept any deity which has been told by others - and this is incorrect. When we hear any information from those who live in our native or obtain information through a person who has the grace of God and tells Arul Vakku - wherever truth is told – we should follow that and this is ideal. Visiting the Kula Deivam once a year is essential and where the place is near, visiting the Kula Deivam often is very good for us. Aradhanai to Kula Deivam is Kula Dharma.

. . . . . .

## Is there any age, time and place restriction on reading Garuda Puranam?

A Garuda Puranam can be read anytime - there is nothing wrong. The opinion (advice) of others need not be obtained to follow what is good for us. Further any Puranam is for our selfdevelopment. Garuda Puranam explains the glory of Lord Vishnu. Reading this is definitely not bad.

. . . . . .

# Why should Abhivaadaye not be said to a Sanyasi?

A Sanyasis do not have Abhivaadaye. Sanyasis are those who have left Brahmacharya-ashrama and adopted Sanyasa-ashrama. Sanyasis do not have any Kulam or Gothram. They can understand all things through their Gnanadhristi. The pravaram is known to them. Abhivaadanam is not required for them.

• • • • • •

## As God is present everywhere, is it beneficial to specifically visit the temple and pray to God?

Though a cow has all the deities present within, only from a specific place does it offer milk.

Similarly though the Paramatma (God) is omnipresent, to obtain the grace of God we need to visit the temple.

For any disease, there is always some first aid. But for permanent remedy, we need to go to a specialist. The God in our house is like first aid and the God in the temple is like a specialist. All has benefits. Even if we do meditation, we still need to visit the temple. Only if we visit the temple, will our meditation be complete. To reduce our Prarabdha Karma we certainly need to visit the temple. To purify ourself we need to go to the temple. When we are unable to realize Self during meditation, we can never realize God. Generally faith is required for everything. Doing meditation or visiting the temple are different things. However there are definitely benefits for everything.

• • • • • •

Why does God incarnate? Why does God appear as Vishnu, Siva, Valli, Vinayagar, Murugan ...... and having a Purana story, why is the story brought to the world? Does God havepower to solve any problem in this world? How can we communicate with God?

'Aaapovai Sarva Devatha', 'Agnis Sarva Devatha', 'Brahmanovai Sarva Devatha', Agni Theertham Anushtana Daatha Vaana - Here Brahman can realize the 'Bhagavat Swaroopa'.

Though all the *Vastus* in the universe can be seen by us, it is not possible to see the Creator. This can only be felt. The Vastus in a *Payasam* (Kheer) canbe seen, but the Sugar which is filled and is hidden



in the Payasam cannot be seen.

In this Kali Yuga, we all can attain Satgathi, only by reading or listening to the Puranas. For making our Janma pure and for ensuring completeness (fulfillment) in our Janma, Satsang becomes very important. Like the saying *"Deivam Manushya Roopene"*, one who is unblemished and performs all activities as part of serving God in a true manner and leads a disciplined life and provides good advice to others, he alone can be considered as God.

The doubt on whether God has power is not required for us. The universe and the Vastus in the universe are God. Listening to the stories of Gods and narrating the stories to children represent a situation where you have realized God. God can be realized through the quality of 'Love'. When those who narrate the Puranas of God, lead a true life and then advise others (i.e. narrate the Puranas), this itself would make them realize God.

• • • • •

## Is it correct to keep a piece of butter as Neivedhya to Lord Krishna before making it into ghee?

A Before making the ghee (i.e. if ghee is going to be consumed), then it is not correct to keep butter as Neivedhya to Lord Krishna. If we do Neivedhya with butter,then the intake should also be butter. Ghee is a different form. Further butter can be used for making ghee. Offering to God is essential.

. . . . . .

Revered Guruji, some of us did not have the chance to listen to Your treasured spiritual talk at the *Thiruvilakku Pooja* during Your recent visit to USA. Can you please provide a summary including the importance of wick / thiri?

When you light the lamp (Vilakku),

ignorance will go away. The inner and the outer self would be purified. The light would help us in worshipping (seeing) God in the temple. The light is a form of God. When we light the lamp, our problems would reduce and we would lead a much happier and peaceful life. "Muppuri-nool" (sacred thread with three strands) denotes the qualities of Arrogance, Vengeance and Maya. It also denotes the three bondages. Tri Shakthi - 'Iccha', 'Gnana', 'Kriya' - the three Shakthi's represent the three wicks/thiris and when you join the three wicks into a single wick and light the lamp, thethree bondages would be destroyed and wisdom can be gained. When you split the cotton (wick) into three wicks and make it into a single one and light the Kamakshi lamp with one mugam, it is considered superior. Just through Her Kataksham, Goddess Kamakshi would fulfill all your desires. Lighting the Kamakshi Vilakku would bestow special benefits.



1

நீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



- **Revered Guruji, please advise the basics** and benefits of simple meditation in the current fastpaced life i.e. the best place to meditate, length of time, how to concentrate, what we can chant, etc.
- There is no 'Avasara' (Rush) Yuga, but there is the quality of being hasty. Wherever we are, if we think that God is inside us and meditate for sometime, that is also meditation. There is no simple way for meditation. Even if you meditate for a moment, you will receive all the benefits.

The best place for meditation is the temple or our pooja room. Morning time is suitable. As we keep meditating, over a period of time, our mind would be in control. Further silence is also considered as meditation. For meditation, chanting any God's mantra is good. To meditate, it is not the place, time, period or mantra which is important, but it is the mind and the involvement which is most important and critical. The others aspects would automatically fall in place. Even the simplest way, would require you to chant God's name (within you) and meditate for a minimum of 10 minutes. This is My personal experience and opinion also.

### . . . . .

## What is the difference between religion and spirituality?

Religion and spirituality are different. Faith in God, Bhakthi Yoga, Joint Prayers and Dharma - these concepts are explained in religion as well as by Religious Gurus. One can travel the spiritual path, through religion. Religion has many good concepts. The tenets in religion are part of spirituality. In a man's life, most of the Dharma are mentioned. To make the Atma pure and to have peace of mind, spirituality is important and essential. Spirituality is there in all religions. When we adhere to the concepts in religion and follow the right path, that itself is considered as the greatest spirituality. Keeping Shastras and Sampradaayam in mind, we cannot realize God.

Through love, through good character and by helping people we can realize God. Through Meditation or Yoga, one's mind can become clear and by this, one can experience God. Siva Sankar Baba has said "I have realized God and have become God; even you can become God. A human like you should also become God". We should realize that God is inside us. He has also mentioned that if someone wants to become God, they should be prepared to sacrifice. To realize God outwardly, one should have (develop) the eligibility. Sambradayam is there in Spirituality also. All good concepts are in Spirituality. You have mentioned that there are several ways to attain Moksha. Infact if you adopt any one of these ways and follow that with total faith, at some point in time you will attain Moksha. In all the ways you have mentioned (i.e. understanding spirituality, acting according to spirituality and realizing yourself), if you choose to adopt any

108

one way and follow that with total faith, you are sure to attain Moksha. In general, if anyone upholds the Dharma which is laid down for them, they are sure to realize the path for Moksha.

• • • • • •

- How do we overcome Dhrishti? Is there any special worship or practice to overcome it? Whatever happens in Graha's transition? Is that also because of Dhrishti? Should we even stay away from our brother or sister and discard the relationship for the sake of Dhrishti? Is it fine to do that?
- There are many kinds of Dhrishti. Every Dhrishti has a different effect. God's Dhrishti, Guru's Dhrishti, Children's Dhrishti, Elders' Dhrishti – these kinds of Dhrishti do not have a bad effect.

Certain kinds of Dhrishti, especially the Dhrishti of people who are jealous, would affect us. By reading slokas, hearing good things, worshipping God, performing Pooja, doing some charity, etc. we can ensure that Dhrishti would not affect us anytime. In your entire life, at any point in time, it will not affect you. 'Dhrishti', 'Soonyam', 'Seivinai', 'Billi Soonyam', 'Mandrigam' - instead of believing in all these, one can have total belief in God and act according to that. When we think good, do good, pursue good things and have the grace of God, Dhrishti would not affect us. When we understand the saying "Avan Indri Oru Anuvum Asaiaadhu" and ignore Dhrishti, we would become a form of God. As per the saying "Dharmo Rakshati Rakshitaha", we would be protected by Dharma. When we do anything with total faith, we are sure to gain the benefit for it. If we need to surrender to a Sath Guru, the only way is by listening to the Upadesha of Kanchi Maha Periyava.

• • • • • •

# Like Gomatha & Boomatha who are considered equal toone's mother?

Like Gomaatha and Boomaatha, we refer A the Goddess as the Jagan Matha (or Universal Mother). Equal to a Mother are these three. Since the Goddess is referred as "Dakshinaa-murthy Roopinyai Namaha", she exists as a Mother and as a Guru. Even as a matter of practice or routine, we may call (or address) a Guru as 'Amma' or 'Appa'. How we call (or address) a Guru, is based on how we think of a Guru. 'Kamakshi Swamigal', 'Guruji', etc. are not the names which are mentioned by Me. Someone called Me this way and the others just followed that. I talk about those matters in spirituality which are known to Me and this is simply sharing of opinions. Hence the names of 'Amma' or 'Guruji' are not mentioned by Me and are also not the names which are specifically liked by Me. According to Me, thenames like 'Guruji' or 'Amma' would all be attributed to My Revered Guru "Maha Periyava". This is My individual opinion.

. . . . . .

- What is the significance of lighting a lamp? Can Lalitha Sahasranamam be chanted without the guidance of a Guru? If one word in Lalitha Sahasranamam is pronounced incorrectly, what is the impact?
- When you light the lamp (Vilakku), ignorance will go away. There are sayings like - *"Deepamangala Jyothi Namo Namah"* by Arunagirinathar; *"Aadiyum*

ஸ்ீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014

109



Andamum Ella Arut-perunjyothi", etc. Before commencing any auspicious activity, lighting a lamp and particularly performing Thiru Vilakku Pooja in this Kali Yuga would give immediate benefits. Even for worshipping (seeing) God in the sanctorium of the temple,light is essential. The lamp is the one which is used to explain the 'Paramporul' i.e. Supreme Being or Paramatma. Even if there are many mugams, when you light and worship it with one mugam, it is easier to control your mind and bring it to a single state.

Further for Lalitha Sahasranamam, it is not only the Guru's guidance, but also the process of learning and correctly pronouncing the syllable i.e. 'Akshara Suddham' which will give great benefits. During Nama Parayanam, when the Nama is pronounced correctly, it will definitely give numerous benefits.

When you chant many words and one of them is pronounced incorrectly, then the benefits may be delayed or obstructed. When it is chanted sincerely (with feeling), every "Aksharam" will give full benefits. Do not have the doubt whether this is true or not. For example, if we say 'Shivayai Namaha' instead of 'Shivaayai Namaha' or we say 'Shanthaayai Namaha' instead of 'Shaanthaayai Namaha' or we say 'Sarva Bharana Bhooshitaa Namaha' instead of 'Sarva Bharana Bhooshitaayai Namaha', it gives a wrong meaning. When Lalitha

Sahasranamam is chanted sincerely (with feeling) and without any mistake, our ignorance will go away and wisdom can be gained.

Generally it is not necessary (or compulsory) to chant it only after knowing its meaning. For pronouncing the syllable correctly, one should learn it from somebody or learn it (slowly) by themselves. By learning in this manner, there would be no mistakes in the pronunciation. Rather than chanting fast, chanting it with sincerity and involvement would yield benefits. I have heard

Lalitha Sahasranamam in your Sathsang and am very happy. I further wish that

more people join the Sathsang and chant Lalitha Sahasranamam and have hence mentioned the procedures for the Sahasranamam. What is explained above is what is known to Me and is My individual opinion.

• • • • • •

## I have experienced some scent or perfume like smellfrom the puja room even while there is no source. Is it a presence of a spiritual being?

A Even I have heard about these kind of experiences. More than being spiritual, it is the sincere Bhakthi and faith which would help you to experience this divine feeling (i.e. the smell or 'Vaasanai'). Based on our devotion and faith in God, if we experience this sort of a divine feeling even once, it should be considered as a great fortune. When this kind of a fragrance is present in our house, we should believe that God is present within us and inside our house. Your

. . . . . .

Is right and justified. Generally in the current time period many people come to

Me and say 'I did pooja like this today....' Or 'I realized that God accepted by Pooja.......', etc.

However the experience felt by a person like you (who leads a spiritual life) is something which is Divine.

• • • • • •

# Can you explain the significance of Vishnu Sahasranamam?

Vishnu Sahasranamam is considered equal to Mahabharatha. It can be compared to the Bhagavat Gita. It can also be considered as an Epic where Lord Parameshwara explains the Significance of Rama Nama to Goddess Parvathi. Adi Sankara has written a Bhashyam for Vishnu Sahasranamam. It is also referred as a book written by Vyasa, where Vyasa has explained the significance of Lord Vishnu. It is also an Epic which explains the 'Varnashrama Dharma'. It states that Vishnu is the Universe and the Universe is Vishnu. Universe is nothing but the World. In the Lalitha Sahasranamam, the first word is 'Srimathre' and in the Vishnu Sahasranamam the first word is 'Vishwam (i.e. Universe)'. Vyasa, Parvat i, Eashwaran, Arjuna, Sanjaya,



## Bhagawan,

Bhishma have given their opinions (through Upadesha) which are considered superior. In this Sahasranamam, Bhagawan has mentioned 'Dharma Samsthaapa - naarthaaya Sambavami Yuge Yuge' – i.e. 'I incarnate from age to age to establish and protect Dharma'. The Sahasranamam exists in such a manner that we can experience the Nama, Roopa and Guna.

Lord Parameshwara has mentioned that when you chant the 'Rama' Nama three times, it is considered equal to chanting all the (thousand) Namas. Reading Vishnu Sahasranamam on a daily basis would give us Moksha.

### • • • • • •

We visit the Navagraha temple on Saturdays to worship Lord Sani, but I keep hearing different suggestions from people that you should not bow in front of Lord Sani; you should wash your feet after worshiping Lord Sani; you should not distribute the Prasad offered to Lord Sani to any person; you should visit Lord Hanuman after you visit Lord Sani, etc. I want to know if these things are to be followed. I believe that any worship that comes from theheart doesn't need any rules or regulations but if people are saying it, there must be some truth behind it. Please guide me on this.

None of the Grahas are for destroying man, especially Sani Bhagawan. He is also referred as "Sanaicharan", which means *"slow moving"*. During certain time periods, because of its transit in certain Rasi's, difficulties may arise. During that time period as the saying 'Avan arul lale Avan-thaazh vananghi', one can have darshan of Sani Bhagawan Himself. Further on returning home after worshipping Sani Bhagawan, one should not wash their feet. Generally washing the feet after returning home is a matter of hygiene. Worshipping Lord Hanuman finally (last) is also not a rule. Whatever others say, when it comes to God or worship of God alone, the decisions made us (based on what our heart/mind indicates to us) would show us the path.

The minor difficulties which arise due to the effect of the *Navagrahas* can be reduced by worshipping Ambal who is the *"Navagraha Nayagi"*. Those who are unable to visit the Navagrahas or worship the Sani Bhagawan during the periods



like Arthashtama, Ashtama, Padha, Kanda, Janma, Ezharai, etc. can read the sloka "Kolaru Padhigam" as mentioned by Maha Periyava, which would help in reducing the difficulties.

• • • • • •

# What is the significance of the word 'OM'?

*'Om'* is a Pranava Mantra. It is the Akshara (syllable) which is used in all kinds of arts. The Akshara gains ultimate purity as it is chanted from the 'Nabisthaanam'. Further for 'Ashtanga

Yoga Siddhi' and for peace of mind, the Beejakshara 'Om' acts as a 'Aushadham' (medicine).

When everyone utters it ('Om'), it is possible to reduce their physical discomforts. In all those places where we hear the sound 'Om', we experience God completely. Further it would aid in Prana Suddhi, effective functioning of the Prana (Shaswam) and for obtaining a state of peace of mind and love. When you chant the Prana mantra 'Om', the sense organs would become pure i.e. the five organs (without getting diseased) would move towards contemplation of God.

• • • • • •

## Can you give your opinion on different religions inthe world praying to the same GOD?

"Ishwara Sarva Bhootaanaam" - this is as per the Vedas.One should be able to visualise or see God in all creatures. Further it is heard that there aremany people from different religions who also worship many animals. Even in our religion there is a separate temple for 'Nandi' in Bangalore where Nandi is being worshipped. Even snakes 'Nagaraja' are worshipped in Kerala.

We should understand that in all religions

there are many people who experience God's grace in many different ways. I can possibly explain how to offer prayers / worship in religion only based on (or) according to Sanathana Dharma. Further as per our Hindu religion, all creatures are a form of God. There is also a saying "Sarvam Vishnumayam Jagath". Creatures should be respected and can be worshipped. In Vaishnavism, Garuda is in the sthanam of 'Undhai'. There is even a Purana for Him. It is considered the superior most Dharma when you respect the tenets of other religions. It is not feasible to provide explanation as per each religion. "Ellam Madhamum Sammadhame".

. . . . . .

## Why do we break coconuts (for religious reasons)?

Breaking coconuts is a way (form) of expressing your Bhakthi. Beetel leaves, nuts, fruits and coconuts are all pooja materials. By breaking the coconut,



ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



obstacles will be removed. The three bondages of 'Arrogance, Vengeance and Maya' would also be removed.

Further coconut is something which is obtained from a great height. "Than Unda Neerai Thalayale Than Tarudadal" - similarly the tree with its sacrificing nature, inspite of any kind of water it receives, bestows pure and tasty water and the 'Ottu' which is used in Yagnas. Though various kinds of devotees are there, God showers His grace to all His devotees without any partiality. Since it has three eyes it denotes the form of the three-eved Lord Shiva. As the portion of the coconut with three eyes is considered as Shiva Prasadam, this Prasadam is offered to the devotees. There are also few people who have the belief that if the coconut breaks into equal portions, then the task would not get obstructed. In some rituals, a portion of the coconut ('Thengai Mudi') is used for lighting the 'Nei Thiri Deepam'. Even while going to Sabarimala, the coconut with ghee filling is taken as the 'Muthirai Thengai'. As a

representative (substitute) of Gho (cow), coconut is used in charity. For wiping away our sins and for fulfillment of our prayers, people use coconuts as

*'Sedaru-kai'*. Coconut remains as a primary element in a pooja.

#### . . . . . .

## Why do we do Pradakshinam in a temple?

'Jagathaph Pitarou Vande Parvati Parameshwarou'. 'Matha-cha Parvati Devi Pitha Devo Maheshwara', 'Vishwam Vishnur', etc. -it is said in many ways that this world is God and the father and mother of this world are Parameshwara & Parvati. Further as Lord Vinayaga had gone around His parents considering them to be the world and when we go around Vinayaga considering Him to be the world itself, this is considered as Bhakthi (as per Dharma). Also Vinayaga is considered as the hero or leader of the world. Even. the Pradakshinam that we do is part of the 'Nithya (daily) Pooja' - Abhishekham

Alankaram, Archanai, Doopa, Deepam,

Neivedhyam, Deeparadhanai, Manthra PushpamandPradhakshinaNamaskaram. Doing Pradakshinam to God in a temple is part of our culture and also part of our Shastra. Going around the temple to the right (direction), going around God to the right (direction), considering

God as a form of a hill and going around it to the right (direction), Parikrama, etc. are elements which form part of worshipping God. Among these things, Pradakshinam is most significant.

Atma Pradakshinam is also part of our Shastra. Our sins would get wiped away and our prayers would be fulfilled. Hence doing Pradakshinam would help us gain welfare.

#### • • • • • •

Pancha murthy pooja is done daily. Other pooja are done on special days like Chathurthi, Fridays. Can the pooja be combined or should it be sequenced in particular way?

Panchayatana (i.e. Panchayana) pooja is something which should be done before all kinds of *'Vratha-Anushtanam'*. Just like Nitya karma we have the Nitya pooja. Only after performing this pooja, should we perform other special pooja's like the Chaturthi pooja, etc. The Panchayana pooja (which is done for many generations) should be given primary importance and should be performed first.

. . . . . .

Devotee questions relating Gnana are captured below in the section

While being in Samsara, what are the principles oneneeds to follow to attain Moksha?

In all the Yugas we have birth and death. "Samsara Bandham" is life. Only after we

undergo our Karma, can we get released from the lifecycle. All ofus can be released only after performing our duties. The term "Released" means leaving our Bandham and surrendering to God. In the mango tree, when the fruit becomes ripe, it will automatically fall down. When it ripens, the tree will push it down. Similarly when you gain wisdom and have steadfastness, you will automatically release yourself from everything. The habit s or culture in life still continue. Only we are living away from these and hence these things seem new to us. Even now in villages, the age old procedures or practices are being followed completely. In this Yuga, joint family system is decreasing. Living with brothers, sisters, mother and father is becoming rare. There is a saving "Koodi Vazhandhal Kodi Nanmai". Many people do not prefer joint family system. By leading a family life and by being in an ascetic life, one can attain Moksha. There are many Mahans (Gurus) who lead a family life, perform good deeds for others and also work towards attaining

Moksha for themselves and others. Even



நீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



I am leading a family life for 28 years, have tried helping few people, given them good advice and have tried helping them through the Trust. Even those who are leading a family life can attain Moksha. All beings can attain Moksha. Even in a family life, there are so many great Dharmas, one can perform. I too lead a family life. To attain Moksha, I perform good deeds. I have the belief that I will attain Moksha. Everyone has to undergo their Karma. Once we undergo our Karma, we can attain Moksha. Hence one, who upholds Swadharma, is sure to attain Moksha.

One need not ask for Moksha. One should not perform one'sduty expecting anything in return.

Whatever be the path of our life – be it the family life or ascetic life, we should upload Swadharma to purify our lives and those around us. This is My individual opinion.

### Who determines life or death?

In this world, Happiness and Sorrow are to be treated inthe same manner. No power in the earth can take away human life exceptthe Omnipresent God. God is above all human perceptions. The *Athma* has no age or intelligence and such gunas are only applicable to human beings. Life or death is not in our hands and it is vested with the Almighty.

. . . . . .

- How one can know the spiritual growth & evaluate self? To grow spiritually what practice human beings have to perform? Please explain in a simple language which even a layman canunderstand.
- Love, Righteousness, Culture, Obedience, Tolerance – ofthese qualities, we should adopt atleast one quality and by developing it, we would gain confidence. Once we gain confidence, we are in

Spiritualism and we try to realize our self in Spiritualism. Spirituality is the best medicine which cleanses our mind. Spirituality is one which fulfils our life and helps us reach the feet of God.

Mother, Water, Guru – these three cannot be tested. Of these, through a Guru we would gain wisdom; and through wisdom we would understand spiritual matters only.

#### . . . . . .

## How to continue having faith in God during suffering?

Only when you have full belief, you can accept any Vedanta.

Whenever we face any difficulties in our life we have toconstantly worship God. "Worshipping of GOD is the Greatest Dharma". We face joys and sorrows in our life, on account of our deeds performed in our previous janma. The unflinching faith in God during such times will ease our miseries. If we realise that God is responsible for both joy and sorrow, we will never blame God when we are in sorrow. We should keep chanting the Mantra 'Loka Samastha Sukhino Bavantu' which will protect all of us at all times.

#### • • • • • •

#### What is Self-Realization or Self-Knowledge?

A

Discarding the qualities of arrogance, pride and maya; expressing the thought of Atma within self; understanding the concept of love; developing detachment; controlling the sensory organs – after all these, one can realize oneself. Wisdom is realizing self; following the same; and imparting it to others. This is called as "Atma Viddhai". Gnana Yoga is practicing a life after discarding Ego and understating the Atma (Atma Nivedanam). Wisdom is love. Wisdom is integrity and perseverance.

#### • • • • • •

### How can one attain Moksha?

According to Hindu scriptures Moksha (Salvation) is the highest goal of life. If Ketu is in the 12th in a man's birth horoscope, scholars say he will attain Moksha. Can you suggest some guidelines which will expedite this process?

'Janani Janma Sowkyam', 'Vardani A 'Padhavi Kula Sampadam', Poorva Punyanaam', 'Likyathe Janma Patrika'. Just because Ketu is in the 12th house in one's horoscope, Moksha cannot be attained. As per Smrithis, only the good deeds of the previous birth (Poorva Punya) decides the present birth. Besides, you are not able to attain Moksha due to our own deeds (Prarabdha Karma). If you are fortunate (Praptham) you will attain Moksha.

To attain Moksha, you should have sincere devotion towards your mother, father and guru and in this Kali Yuga easiest ways to attain Moksha are listening to the Divine chant (*Sravana Bhakthi*) and contemplating on God (*Smarana Bhakthi*). It is said, '*Smaranarth Mukti Arunachaleshwara*'.

Further if one follows one's own Swadharma (one's own duties), as ordained, he / she can attain Salvation (Moksha).

• • • • • •

I think Our main purpose to be born in this world is to realize oneself and attain God; instead we are continuously getting involved with money, wishes and other worldly affairs due to circumstances. How to get out of this - would performing ourduties sincerely in these worldly affairs make us reach God? Or do we have to certainly take many births to attain God's feet or association to great people like you



## - 'Guruji' would automatically make us realize our primarygoal? Please advice.

To desire is not wrong, but the thought of attaining the desire, is wrong. In our life - Money, Position and Fame becomes necessary and we are unable to render service, beyond these things.

Even in spirituality, in some places, Religion, Money, Position and Fame are predominant.

However, did not Maha Periyava live a 100 years like the water in the lotus leaf? Love is enough in spirituality. Work is worship. We can see God / realize God, by rendering service to a Guru. Generally in this material world, Money, Position, etc is important. Still, when it comes to spirituality, we should consider service as the greatest opportunity given by God and try to accomplish the purpose of this birth through Service.Since our mind, thoughts and actions should be pure, it is good to render Service. Total faith is a must for this. Do your Service and God will take care of your needs.

• • • • • •

## Is there Atma in jeevans like insects, mosquitoes, etc?

God exists in all the jeevans in the world. In other words, realize that all jeevans are a form of God. All jeevans have Atma. In general, every culture has certain norms to be followed like Jains bind their mouth and sweep in order not to kill accidentally. You cannot compare our culture with that of another culture. In general all cultures preach only Ahimsa. All jeevans have mind and this can be discussed by means of Shastras.

**Guruji's personal opinion:-** For all debates and Question:s there is a different opinion. If the Hindu culture unites, all Gurus and *madams* unite as one (like all rivers unite in one place) and the world will be in a state of tranguillity. The unity of Hindus slightly varies because of all madams. Further we should not indulge in another culture. Everyone should think that their culture is "Supreme".

. . . . . .

## When are the kinds of Upanishads and their benefits?

Like Bhagavat Gita is the most significant and important part of Mahabharata, similarly Upanishads are most essential and important for Vedas. Theessence of Veda or doubts can be represented / clarified by the medicine called 'Upanishad'. The Significance of Philosophy, Wisdom, Devotion, Karma, etc can be learnt through the Upanishads.

. . . . . .

## Explain the knowledge i.e. humans have sixth sense; animals have fifth sense, etc?

There are lakhs of births from the grass till insects. Animals (which have fifth sense) would show Love only; whereas humans (who have sixth sense) would have the quality of love and the thought of helping others. Generally it is told that in God's creation all are equal and hence sense (intelligence) should also be equal among all. We can onlyreasonably understand other living beings. Hence we need not think that the 6th sense (intelligence) is only for humans. Every living being would live happily with the level of intelligence they have. Hence it is wrong to think that other living beings have little sense or no sense (intelligence). In God's creation, all living beings are equal.

. . . . . .

#### Does soul know everything?

Atma knows all. To realize the *Atma* is the greatest.There are many ways (good ways) to realize the *Atma*. One can realize the *Atma* through *Vedaantham*. *Atma* knows everything. All can realize the *Atma*. Atma and body are different. However there are some with wisdom who consider the Atma as the physical body and live accordingly. The explanation provided above is based on my personal opinion.

#### • • • • • •

#### What should be the qualities of a Yogi?

Yogi is one, who realizes God in all living beings without thinking highly of himself, whose actions demonstrates truth than just speaking the truth, who avoids self-praise and publicity, who develops Bhakthi through love, who has high tolerance, who follows Aacharam, who does not scuffle to make people believe in him, who does not hurt others even unknowingly, who sees humanity in every human beyond religion, language, caste or creed and treats everyone equally, who does not think about his own life and wellbeing - these are a few characteristics that qualifies a Yogi, in My perception.

. . . . . .

### When does the soul enter the body - in a mother's womb or when the baby is born? Jai Guru Dev,

The soul (or life) which emerges in the mother's womb, is the reason for the formation of the physical body. The physical body is temporary and the Atma or soul is permanent. The Atma is everlasting. Atma, is the one, which is responsible for the creation of living beings and the subsequent births. Atma is God. What has been told above ismy personal opinion.

. . . . . .

# What is God? What are humans in the context of God? What are others in the context of God?

"Eashwara Sarva Boothanam"' "Vyapya Narayana Sthithaha"; "Jantunaam Nara



Janma Durlabam" – based on the sayings mentioned above, the creation of the world and all those which were created, refer to God. To realize one self, 'Gnana Margam' is required. After realization, to realize God, 'Bhakthi Margam' is required. Hence God is the "Paramatma" who is hidden within us. Love is God and God is Love.

. . . . . .

## What can be a spiritual response to the present economic crisis?

A For spirituality, money is not required. Through spirituality, we can gain prosperity. Through money, one cannot develop spirituality. To improve the financial condition, if one adopts what is required, that itself would elevate the financial condit ion of the country. For example, Lakshmi Kubera Pooja, Vaibava Lakshmi Pooja.

. . . . . .

ஸ்வான் காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



- What is Brahmasutram? Is it difficult or very complicated to understand? I ask this because the great acharyas Adi Sankaracharya, Ramanujacharya and Madhavacharya had different interpretations of Brahmasutram and that paved way for 3 different Hindu philosophies.
- There is nothing wrong in learning the *Brahmasutram*. Further it should be learnt. The Acharyas Sankaracharya, Madhavacharya and Ramanujacharya advocating the three philosophies of Advaitham, Dwaitham and Vishishta-dwaitham respectively have experienced it in different ways. The essence of Brahmasutram is ideally only one. Ramayana was written by many people.

The epic was experienced differently by many and imparted in a manner as per the Varnashrama-Dharma. One should have the praptham (God's blessings) to learn the Brahmasutram. Learning it from an Acharya is considered asDharma.

#### . . . . . .

## Are all souls created at a same time or is it created based on karma?

A Souls are created based on one's karma. Souls are also created at the same time. Several lakhs of souls i.e. 84 lakhs of souls are created at the same time and God is present in them. Since souls cannot be destroyed, there is no Question of re-birth or creation of souls at different points in time. ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014



UU

பூஜ்யஸ்ரீ காமாக்ஷி சுவாமிகள் துணை

காஷ்ப்ப வம்ஸாய வித்மஹே அனுக்ரஹ ஹஸ்தாய தீமஹி தந்ர காமாஷி குரு பாசோதயாத்

ஒம்தேவி ரூபாய வித்மஹே பக்த பூஜிதாய தீமஹி தந்ந காமாஷி குரு ப்ரசோதயாத்

- பற்றில்லாமல் கடமையை
   செய்; பலனை எதிர்பாராதிரு;
   இதுவே நிம்மதிக்குரிய வழி.
- எங்களுடையது என்று சொல்லிக்கொள்ள ஏதும் இல்லாதவர்கள் ஆனந்தமாய் வாழ்கின்றனர்.
- பாவம், புழி, ஆபவாதம் தரக்கூடிய தீய செயலை உயிருக்கு ஆபத்து வரும் வேளையிலும் நல்லோர் செய்ய மாட்டர்.

- மற்றவர்கள் உன்னைப் பற்றி உயர்வாக பேசும்போதும் மற்றவர்கள் உன்னிடம் பிறரைப் பற்றி இழிவாக பேசும்போதும் செவி சாய்க்காதே.
- உலகமே போற்ற வேண்டுமானால் கடவுளாக கண்ணுக்கு புலப்படாத வஸ்துவாக மட்டுமே இருக்க முடியும்.
- உன்னிடம் பக்தி. அன்பு பூரணமாக இருக்கிறது; ஆனால் அதை செயல்படுத்த தெரியாமல் கர்வப்படுகிறாய்.
- ்துயரத்தை ஒழிக்க வேண்டுமானால் புனித வாழ்வை நடத்துங்கள்.

குருவை நீ கடவுளாக ஏற்காத போதுதான் துக்கப்படுகிறாய்; கடவுளை நீ குருவாக ஏற்காத போதுதான் வருந்துகிறாய்.

- தெய்வ சன்னதிஆன்மீகக்கூடம். இங்கு பெண்கள் தெய்வத்தை விட மேலாக கருதக் கூடியவர்கள்.
- பெண்களின் நம்பிக்கையை கெடுப்பவன் பாவம் செய்பவனே
- பெண்களை நல்வழிகாட்டும் ஒளியாகக் கருத வேண்டும்
- நல்லசபையில் பெண்களை அங்கீகரிப்பதும் ஒழுக்கமாக நடத்துவதும் நாம் கடவுளுக்கு செய்யும் சேவையே.
- பெண்களை அம்மன் வடிவமாக நினைக்கா விட்டாலும், அன்னையின் வடிவமாக நினைத்து மரியாதை கொடு.
- தாய்நாடு, தாய்ப் பாசம், தாய் நலம் கருதாதவன் சோதனையை அனுபவிப்பான்
- பெண்களுக்கு எல்லா நலமும் கிட்ட பெண்ணான அம்பிகையை வழிபடுவோம்
- பெண்களை இழிவாகப் பேசுவது நாம் நம் தாயை உதாசீனப்படுத்துவதற்கு சமம்.
- குருவை பிடித்துக் கொள்ள வேண்டும், ஆராய வேண்டாம்
- நாம் குருவிடம் இருக்கும் போது குருவின் ஒவ்வொரு வார்த்தையையும் தத்துவமாகவே நினைக்க வேண்டும்
- நல்லவன் என்று நாம் நினைப்பது தப்பல்ல, அது மெய்யாக இருக்க வேண்டும்

ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014

கூட்டணி சேர்ந்து ஆன்மீகத்தை வளர்க்கலாம், ஆனால் கேலியாக கருதி அழிக்க முழயாது

- தெய்வத்தையும் குருவையும் ஏற்ற பிறகு நீ வாழ்க்கையை செம்மையாக்கி கொள்
- கலியுகத்தில் நம்பிக்கை என்ற தாரக மந்திரத்தை இறுகப் பிடித்துக்கொள்ள வேண்டும்.
- பாதையை விட்டு வண்டி அகல கவனக் குறைவுதான் காரணம், அதைப்போல வாடிக்கைப் பயணமும் கவனமாய் இருக்க வேண்டும்.
- ஒருகடவுளைபிடித்துக்கொண்டால் அதுவே நீ கரை சேர போதுமானதாக நினை.
- நாம் சேவையில் இருப்பதால் மட்டும் சேவார்த்தியாக முடியாது; முழுமையான நம்பிக்கை மட்டுமே தேவை.



- நம் எதிர்பார்ப்புகள் எதுவாயினும்
   நியாயமானதாக இருக்க வேண்டும்
- நல்லதைப் பேசுபவனாக இருப்பதாலேயே துர்குணத்துடன் இருப்பது கூடாது
- நாம் மரியாதையை எதிர்பார்த்து குருவிடம் இருப்பதை தவிர்ப்பது சிறப்பு.
- கேட்க வேண்டும் என்று எதிர்பார்ப்பவன் கேட்டுத்தான் செய்ய வேண்டும் என நினைப்பவன் இவர்கள் சேவை பயனற்றது.
- கருவின் அருகில் நீ இருப்பதால் குரு உன்னை மதிப்பதாக எண்ணாதே.
- கரு உன் அருகில் உள்ளதாக நினைத்துப் பார், மன நிலை நன்கு இருக்கும்.
- பொய்யை சமாளிக்கத் தெரியாதவன் உண்மையை பாதுகாக்கத் தெரியாதவன் வாழ்வு சிரமம்தான்.
- நல்ல பக்தி என்று இல்லாதபோது நல்ல பக்திமான் என்று கூறாதே.
- தன்னடக்கம் உள்ளவன் எதிலும் தன்னை பிரகடனப்படுத்த மாட்டான்.
- பக்தி, சேவை, வாழ்க்கை எல்லாவற்றிலும் பூரண நம்பிக்கை கலந்திருப்பதால் பிரகாசிக்கிறது
- எந்த தத்துவத்தையும் பக்தி ரசத்தோடு நோக்கினால் அதில் பிழை தெரியாது.
- சாதகனாயிருப்பவன் பரோபகாரமே உயிர் முச்சென நினைப்பான்.
- தாய், தெய்வம், குரு இவர்களை ஆராய்வதும் விமர்சிப்பதும் நாம் செய்யும் பாவமேயாகும்
- நம்மிடம் உள்ள குறைகளை சுட்டிக் காண்பிப்பவன் நம்மை நேசிப்பவன்.
- உயிருள்ளவரை என்று எல்லா விஷயத் திலும்அந்தவார்த்தையை பிரயோகிப்பவன் மரணத்திற்கு அஞ்சுபவனே.
- வார்த்தைகளில்பெயர்வாங்கநினைப்பவன்
   உழைப்பை ஏற்கத் தயங்குவான்.

நம்மை போல் பிறர் இருக்க வேண்டுமானால். நாம் நல்வழியை கடைபிடித்தேயாக வேண்டும். தெய்வ நம்பிக்கை உள்ளவன் (மீன் எப்படி தன் இருப்பிடத்தை நம்பியே வாழுமோ) அப்படி ஓரிடத்திலிருந்தே தன்னை சீர் செய்து கொள்வான்

- சபையில் பிறரை கோபிக்கக் கூடாது என்ற தர்மத்தை சபையின் அதிகாரி கடைபிடித்தல் மிக அவசியம்
- காலம் கடந்து எல்லா காரியமும் நடப்பதற்கு காரணம் நம் சிரத்தைக் குறைவுதான்.
- விதையை விட மண் நன்றாக இருக்க வேண்டும்; அதைப்போல் மனிதனை விட மனம் நன்றாக இருக்க வேண்டும்.
- பாழான பொருள் என்பது நாம் வஞ்சனையை சுமப்பதுதான்
- அன்பை உயிரைப்போன்று பேணிப் பாது காப்பது சிறப்பு.
- சத்சங்கத்தை நாடும் முன் நம்பிக்கையை கடைப்பிடி.
- சத்சங்கத்தை நாடிய பின் அமைதியை கடைப்பிடி.

- சத்சங்கத்தை பூரணமாக ஏற்றபின் சத் குணத்தை கடைப்பிடி.
- நல்ல விஷயங்களை கேட்டபிறகும் உன் மனம் தெளிவடையவில்லை என்றால் பயிற்சியில் கவனம் தேவை.
- நாம் நல்லது நினைத்தாலோ நல்லதை மட்டும் செய்தாலோ அதற்கு நாம் இறைவன் திருவடிக்கு அலங்காரம் ஆவோம்.
- பகவத் சேவை என்று வந்த பிறகும்
   உன்னால் சகிப்புத் தன்மையை கடைபிடிக்க
   முடியவில்லை என்றால் கடவுள் தன்னையே நொந்து கொள்வார்
- ஏன் நாம் எல்லோரையும் இறையான்மை யோடு பார்க்க முடியவில்லை என்றால் நாம் கடுகளவும் நம்பிக்கை வைக்காததுதான்.
- தீய சொல், தீய எண்ணம் இவை ஆன்மீக நிலத்தில் விதைத்து பயனில்லை.

## நம்மை உதாசீப்பவர்களை மீண்டும் சேர்த்துக் கொள்வது அதர்மம்.



பக்தியில் பற்றும், நம்பிக்கையில் தெளிவும், வாழ்க்கையில் உண்மையும், வளர்ச்சியில் பணிவும் இன்றியமையாதது

- கோபத்தையே குணமாகக் கொண்டவன். சபையடக்கம் இல்லாதவன். தான் இல்லை யென்றால் அனைத்தும் ஸ்தம்பித்துவிடும் என்றுநினைப்பவன்இக்குணமுள்ளோரிடம் எதையும் யாசிக்காதே.
- தெய்வ சன்னதி, குரு சன்னதி, வசிக்கும் இடம், கற்கும் இடம், இவை அமைதியாகவும். ஒழுக்கமாகவும் இருக்க மௌனமும், அடக்கமும் தேவை
- வாரி இறைப்பதால் நாம் பேசுவதும்.
   உயர்ந்தவனானதால் நாம் ஏசுவதும்.
   பிடிக்காததினால் நாம் கேவலப்
   படுத்துவதும், உடமையால் நாம் சண்டை யிடுவதும் கூடாது.
- நாம் குருவிடம் பக்தியாய் இருப்பதாக நினைத்து. அங்கு (சன்னதியில்) பணிவில் லாத செய்கை செய்வது கூடாது.
- பிடிவாதம் என்பது எங்கு இருந்தாலும் அது அனைவருக்கும் சிரமம்தான்.
- எல்லாம் குருவருள் என்று நினைத்து வாழ்பவன் என்றும் சேவையை உயிர் முச்சாகக் கருதுவான், அங்கு விளம்பரம் தேட மாட்டான்.
- இறைவனை தேடி வரும் உள்ளங்களை சாந்தப்படுத்த நல்ல உபதேசமும் சேவையும் தேவை.
- பிறருக்காக உயிரை விட துடிப்பவன் பரோபகார சிந்தனையும், சகிப்புத் தன்மையும் கொண்டிருக்க வேண்டும்.
- புலனடக்கம் உள்ள யாரும் இறை உணர்வை பெற்றவர்கள்.
- கேள்வி மட்டும் கேட்கும் சுபாவமுள்ளவனி
   டம் சிறிதளவும் பரந்த எண்ணம் இராது.
- ஆன்மீகத்திற்கு வந்தும் பிறரை தூஷிப்பவன் வழி தவறி ஆன்மீகக் கூடத்திற்குள் நுழைந்தவனே.

- எந்தப் பணியை செய்பவனையும் பாராப்ப வேண்டும். கூடியவரை தூஷிக்காமல் இரு.
- உனக்கு கிடைத்த பாக்கியத்தை பெரிதாக கருதி நல்லதை செய்.
- குரு சேவை செய்பவர்களிடம் வரும் சேவார்த்திகள் அனைவருக்கும் குருவிற்குக் கொடுக்கும் மதிப்பில் கடுகளவாவது கொடுக்க வேண்டும்
- மனதை அடக்கி. மமதையை தவிர்த்து. தன்னை ஆராய்ந்து. ஏற்றத்தாழ்வு பாராமலும். பக்தியில் பணிவும். உள்ளவர்கள் யாராயினும் வாழ்வு மங்களகரமாகவே இருக்கும்
- மனதில் எந்த விஷயத்தையும் வைத்துக் கொள்ளாமல் புதுப்புது நல்ல விஷயங்களை மனதிற்குள் செலுத்த வேண்டும்
- ராம காவியத்தில் அனுமன் தூது போனதால், சீதை தூதுவனை தூஷிக்காத போது எய்தவனை விட்டு அம்பை ஏசுவது அதர்மம்.
- நீ குருவிடம் இருக்கும் போதும், குரு உன்னிடம் இருக்கும் போதும் போதனை சத்விஷய சங்கமம்.
- எந்த செய்தியையும் காப்பாற்றும் ஆற்றல் உள்ள மனமே பூஜிக்கத்தக்கது.



ஸ்ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014



- நம்முடைய வாய்ப்பு என்பது நாம் மனமுவந்து சேவை செய்வதுதான்.
- நாம் சந்தேகியாகவோ. சபா அடக்கமில்லாத வனாகவோ, பிறரைப்பற்றி அவர்களில்லாத போது பேசுபவர்களாகவோ இருந்தோ மேயானால் அந்த பாவம் தொலைய எங்கும் இடமில்லை
- உன் மனம் நீரோடையாக இருப்பின் அது ஆன்ம தாகத்தை போக்கும்
- மனது தூய்மை பெற வேண்டுமானால் நாம் சேவையில் சுயநலமற்று இருத்தல் வேண்டும்.
- எல்லாவற்றையும் இறைரூபமாக பார்ப்பவன். எல்லாவற்றையும் தெய்வீகமாக பூஜிப்பபவன் யாரோ, அவனே நமக்குத் தகுந்த குருவாவார்.
- எதற்கும் வைராக்யம் மட்டும் அவசியமானது.
- பிறருக்கு நம்பிக்கை இல்லையென்று
   நீ யாரை குறிப்பிட்டாலும் உன் நம்பிக்கை குறையலாம்.

மனதைப் பற்றிக்கொண்டுள்ள எந்த விஷயத்தையும் பொருட்படுத்தாதே.

### உன் காலம் ஒவ்வொரு விநாடியும் பொற்காலம் அதனால் உன்னை நீ நேசி.

- உன்னையோ உன் சேவையையோ
   உன் பக்தியையோ குறைத்து மதிப்பிடு
   கிறவர்களை பற்றி ஜெபிக்காதே.
- மண்ணை நேசிக்கத் தெரிந்தால் கலாச்சாரம் நம்மை காப்பாற்றும்.
- இக் காலத்தில் எல்லோரிடமும் நல்லபெயர் வாங்க இயலாது, அதனால் எதற்கும் அமைதி காத்திரு.
- குருவிடம் இருக்கும் காலம் உன் மனம் தூய்மையானதானிருக்க வேண்டும்.
- மனதுக்கு பிடித்த விஷயமாகயிருந்தாலும் புனிதம் சீர் கெடுவதாயிருப்பின், தவிர்.
- நல்ல சிந்தனையாளனை செயல்மூலம்
   மட்டும் காண முடியும்.
- பிடிவாதம் நல்லவற்றிற்கு மட்டுமே பொருந்தும்.
- சேவை என்ற பெயரில் நாம் கடுகளவும் களங்கமற்றிருத்தல் வேண்டும்.
- நல்ல சத்சங்கம் கிடைத்ததை நினைத்து
   பெருமைபடு. தூய்மைப்படு.
- கல்லாதவன் என யாரை நினைக்கிறாயோ அவன் இறை வேதாந்தம் உணர்ந்தவன்.
- இறைவனை அறிய உதவும் கருவி நம்பிக்கை.
- நல்லதை செய்வதாக சொல்பவனும் செய்வதெல்லாம் நல்லதே என்று சொல்பவனும் ஞாடனமில்லாதவரே.
- பொறுமையில் மேன்மையடைவது வெகு சுலபமே.
- ஒரு விஷயத்தை பலர் பேசுவது வெட்டிக்கூட்டம். ஒரு விஷயத்தை பலர் கேட்பது சத்சங்கம்.
- மனத் தூய்மையை அடைந்தவன் நிச்சலமானவன் மாமனிதன்.
- தன்னை தானே குருவாக நினைத்தால் அக்ஞானி, பிறர் உன்னை குருவாக நினைத்தால் ஞானி.

## சிரமம் அதிகமாகும் போது நாம் நம்மை பற்றி படிக்க வேண்டும்

- அமைதியும் நல்ல எண்ணமும் சத்குணமும் நிரம்பியவனுக்கு அனைத்து கஷ்டமும் மதுரமே.
- நாம் பிறரை இம்சிப்பது பாபமாகும். நாம் பிறரை மதிப்பது புண்யமாகும்.
- நாம் எது சம்பாதித்தாலும் அறவழியிலும் கொஞ்சமாகவும் சம்பாதிக்க வேண்டும்.
- நாம் பல பொருள்களை சேமிக்க ஆசைப்படும் போது பின்னாளில் வரும் மனபாரத்தை ஏற்றாக வேண்டும்.
- கடவுள் பெயரால் பண்ணும் பாவம் பல தலைமுறைகளை அழிக்கும்.
- 🗧 கடவுளிடம் மட்டுமாவது பயந்து நட.
- இறைவனை பூரணமாக நம்பி வாழ்ப வனுக்கு எந்த சிரமமும் வராது. அப்படியே வந்தாலும் இறைவன் வழி வகுப்பான்.
- ஆலயத்தை சுத்தமாக வைத்துக் கொள்ள நாம் கோவிலுக்குள் அமைதியை கடைப் பிடித்தாலே போதும்.

- கடவுளிடம் சேர்ப்பிக்கும் பொருன விளம்பரப்படுத்தாதே.
- அம்மன் அருளைப் பெற்றுவிட்டால் நமக்கு
   பிறவியில்லா பெருவாழ்வு தான்.
- ஒடம் ஓட்டத் தெரிந்தால் போதாது, முதலில் அதனுடைய கட்டை அவிழ்க்கத் தெரியணும். அதுபோல் பக்திபண்ணத் தெரிந்தால் போதாது, துர்குணத்தை அவிழ்த்து விட வேண்டும்.
- இறைவனிடம் கோபித்துக்கொள்வதால் நாம் முன்னேறி விட முழயாது.
- தேவையில்லாத வம்புகள் உள்ளவரை உன்னால் உலக மாயையிலிருந்து விடுபட முடியாது.
- அனாவசியமானபேச்சுஉனக்குஒருபோதும் நிம்மதியை தராது.
- சுகம் என்பது ஆத்ம சுகமான பகவத் கைங்கர்யமே.
- நம் மதம்தான் பெரிது என்றோ, பிற மதங்கள் இல்லை என்றோ பிரச்சாரம் செய்வதற்கு உனக்கு அவசியமில்லை.
- நம் வழியில் நாம் கவனமாக செல்வது
   மட்டுமே நம் லட்சியமாகும்.
- பணத்திலும். பதவியிலும் சந்தோஷத்தை தேடினால் அழிவுதான். சந்தோஷமான ஒன்று எதையும் லட்சியம் செய்யாததுதான்.
- பூமியை நாம் நேசிப்பதும்; பூஜிப்பதும் அந்தரங்கமாக மானசீக பூஜை ஆகும்.
- முன்கோபம். பொறாமை. அநாவச்ய விசாரம், தற்பெருமை. பணிவற்ற நிலை இந்த ஐந்தும் பக்தி மார்க்கத்திற்குள் செல்லாது.
- வைராக்யம், பணிவு, பரோபகாரம், பொறுமை, இன்சொல் இந்த ஐந்தும் பக்தி மார்க்கத்தின் ஆணிவேர்.
- அனைத்து ஜீவன்களிடமும் அன்பு டனிருப்பதே தெய்வ யக்ஞமாகும்.

உயர்ந்து விட்டோம் என்று தோன்றும்போது நீ மிகமிக எச்சரிக்கையாக இருப்பது நல்லது.



## மற்றவர்களின் கஷ்டத்தை தன் கஷ்டமாக நினைத்து வருந்துபவன் தான் உண்மையான இந்து.

 கடவுள் கொடுத்ததை வைத்து சந்தோஷமாக வாழ்பவன்தான் கடவுளின் உண்மையான பக்தன்.

- நமக்கு கிடைக்காததை நினைத்து கடவுள் நமக்கு நன்மையை செய்திருக்கிறார் என்று சந்தோஷப்படு.
- குடும்பமே ஆலயம் என்று கருதி குடும்பத்தை கவனிப்பது உத்தம பக்தி நிலை.
- மனமே ஆலயம் என்று கருதி தன்னை கவனிப்பது ஆத்ம பக்தி.
- எல்லாம் இறைவனே என எண்ணி கடவுளிடம் சரணாகதி செய்து இறையுணர்வோடு வாழ்வது விநய பக்தி.
  - கடவுள், குரு இரண்டும் ஒன்று என பக்தி செய்வது ஞான பக்தி.

## குரு வேறு கடவுள் வேறு என பக்தி செய்வது சாமான்ய பக்தி.

- ஆலயத்தில்அனைவரும்சமம்என்றுகருதும்
   நிலை வந்து விட்டால் அனைவராலும்
   கடவுளை பார்க்க முடியும்.
- குருவிடம் நீ காட்டும் பக்தி போலியானதாக யிருப்பின் குரு உனக்கு உபதேசம் செய்ய தவறிவிட்டார்.
- குரு தன்னை குருவாக நினைத்து விட்டால் ஞான உபதேசத்தை மட்டுமே தன் குறிக்கோளாக கருத வேண்டும்.
- பறவைகளில் வித்தியாசம் இருப்பினும் பறப்பதில் வித்தியாசம் இல்லை; அதுபோல் மனிதர்களில் வித்தியாசம் இருப்பினும் பக்தியில் வித்தியாசம் இல்லை.
- செடிகளில் மலர் இருப்பின் செடிக்குத்தான் பெருமை; அதுபோல் மனிதர்களில் நல்ல மனம் இருப்பின் மனிதனுக்குத்தான் பெருமை.
- மனக் கட்டுப்பாடு வந்த பின் சுவர் கட்டியாச்சு. நுழைவாயில் அவசியமானது. அதைப்போல் இறைவன் நுழைய மனதுக்கு நுழைவு வாயில் பக்திதான்.
- தூயவர்களின் வரலாறு மிகமிக உயர்ந்தது. நாமும் தூயவர்களாவோம்.
- பண்பற்றவனுக்கு பண்பு பற்றி அறிவுரை கூறுவது வீண்.
- மனிதனின்சிரமங்களுக்கு எல்லாம் காரணம் அவன் இறைவியை மறந்ததுதான்.
- மனிதன் கடவுளை மறக்க காரணம் அவனின் அகங்காரமே.
- வாழ்வில் கடல் போல் ஆழத்தைப் பெற வேண்டும், அப்போதுதான் ஆகாயத்தைப் போல் பரந்து விரிந்ததாக இருக்கும் வாழ்வு.
- மலைகளை அனுஅணுவாக உடைத் தெரிவதைப் போல் துர்குணங்களை அனு அணுவாக விட்டொழிக்க வேண்டும்.
- அம்பாளின் கருணையை முழுமையாக பெற்றவன் அன்பைத் தவற விட மாட்டான்.

ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014

## விடா முயற்சி என்பது பக்தி மார்க்கத்திற்கு மிக அவசியமே.

- உள்ளத்தில் ஆசைகளை வளர்த்துக் கொள்வது பக்திக்கு இடையூறு தரும்.
- இறைவன் நாமாவினால் துன்பமும். ஆசையும் விலகும்.
- குரு என்பவர் ஜீவகாருண்யத்தை கடை பிடிப்பவராயிருத்தல் வேண்டும்
- சிறந்த குரு என்பதற்கு அடையாளம் விளம்பரம் அற்ற நிலை.
- நித்யமான வஸ்து சத்யம் மற்றும் அன்பு ஆகும்.
- ஆலயத்திற்கு செல்லவேண்டுமானால் பிரார்த்தனையை வீட்டிலேயே விட்டுச் செல்ல வேண்டும்.
- உதவி செய்பவர்களை மனதில் தினமும் நினைத்து வாழணும்.
- நாம் நமக்காக சம்பாதிப்பது சுயநலம். பிறருக்காக சம்பாதிப்பது புண்ணியம். ஊருக்காக சம்பாதிப்பது சேவை.



- மதிநுட்பம் உள்ளவன் புத்திசாலிதான் ஆனால் ஒழுக்கமானவனாயிருத்தல் வேண்டும்.
- இறைவன் பெயரால் ஏமாற்றுபவன் உலக மகா திருடன்.
- குருமார்களை தாயினும் மேலான ஒரு வஸ்துவாக நினை.
- சத்குருவால் மட்டுமே உனக்கு ஞானோபதேசம் செய்ய முடியும்.
- உன்னை மகிழ்விக்க வீண்வம்பு
   பேசுபவனால் உனக்கு ஆபத்து உள்ளது.
- எல்லாம் தெரிந்த மேதாவி அதிகம் மௌனத்தையே கடைபிடிப்பான்.
- நம்மிடம் உள்ள கோபமே நம் அன்பை சிதைத்து விடும்.
- உண்மையாக சேவை செய்பவன் ச த்குணங்களுக்கு எடுத்துக்காட்டா யிருப்பான்.
- நாம் பிறரை நிந்திக்கும் முன் அவர்களி டமிருக்கும் உயர்ந்த பண்புகளை அறிய வேண்டும்.
- தம்மம் என்பது பற்றி பற்றற்றவனால் போதிக்கப்படாமல் அதை அடைய போராடு.
- உன் வேஷம் உன் குணத்தால் வெளுக் காதிருக்க நல்ல வழியில் நட.
- பொய்யை உண்மையாக பேசுபவனும்
   உண்மையை பொய்யாக பேசுபவனும்
   மனிதத் தன்மையை இழந்தவனாகிறான்.
- தாழ்வு மனப்பான்மையை விடுவதற்கு
   பரோபகார சிந்தனையை கடை பிடி.
- பயந்து வாழும்போது உன் விதி உன்னை துரத்தும்.
- கற்கண்டைப் போல் பேசுவதாக நினைத்து
   பிறர் மனதில் நஞ்சை கலக்காதே.
- அம்மனை வழிபடத் தொடங்கியவனின் மனம் அனைத்தையும் அம்மனாகவே ஏற்கும்.

இறைவியை பூஜிப்பதால் நம்மிடமுள்ள துர்குணங்களை சுலபமாக அழிக்க முடியும். தேவியினுடைய பூரணத்துவம் கிடைத்த ஒருவன் பரோபகாரத்தையே ஜீவனாக எண்ணுவான்.

128

- மாத்ரு ஸ்தானத்திலே கடவுளை பூஜிக்கும் போது ஈடுபாடு கூடும்.
- பராசக்தி என்பவள் அத்தனை ஆற்றல்களுக்கும் பிறப்பிடமாக உள்ளவளாவாள்.
- இறைவியிடம் கைங்கர்யம் என்று வந்து விட்டால் அடக்கமும். தர்மமும் இருக்க வேண்டும்.
- மாயையை விலக்குவதற்கு போராடாதே; பக்தி வளர்ந்தால் மாயை அகலும்.
- காமாக்ஷியின் கருணை பார்வை எவன் ஒருவன்மேல் பட்டு விட்டதோ அவனுக்கு ஞானம் சித்திக்கும்.
- அம்பாளின்தொண்டில் பல ஜென்மாக்களில் தொடர்ந்து தொடர்ந்து வரும் பாபமானது முடிவுறும்.
- தர்மஸ்வரூபியான பரதேவதையின் அருளைப் பெற்று விட்டால் கூன்மாந்த்ரமே தர்மமாகும்படி தர்மாத்மாகவே ஆவோம்.
- லக்ஷ்மி, வாணி, பார்வதி மூன்றும் சேர்ந்த கலவைதான் ஸாஸாத் காமாக்ஷி.

- ஸ்வர்ண காமேஸ்வாணீ தான் லோகத்திற்கு நடுநாயகியாக ஒட்யாண பீடத்திலிருக்கிறாள்.
- இறைவியிடம் பக்தி பண்ணிப் பார்;
   லோகமாயை விடுபடும்.
- குரு ரூபமாக ஞனத்தையும் அளிக்கும் படியாக அம்பாள் இருக்கிறாள்.
- அம்மா என்ற ஸ்தானத்தை நினைத்தாலே துக்கம், பயம், பாபம் பறந்து விடும்.
- தேவிக்கு பிடித்த மந்த்ரம் விநயம் (பணிவு), கருணை (அன்பு), வாய்மை (உண்மை), தாஸ்யம் (நமஸ்காரம்).
  - அம்பாளே உலகம் என்று வாழும்போது உலக மாயையை உணரக் கூட முடியாது.



- முழுமையாக அம்பாளிடம் தன்னை ஒப்படைத்த பக்தாளுக்கு ப்ரார்த்தனை என்ற மந்த்ரம் அடியோடு அழிந்து விடும்.
- துர்குணங்களை வைத்துக் கொண்டு யாராலும் புண்யத்தையோ அம்பாளின் அனுக்ரஹத்தையோ பெற இயலாது
- ஏகாந்த பக்தி அம்பிகையிடத்தில் யாருக்கு
   உண்டோ அவர்களுக்கு சரஸ்வதியின் அருள் நிறைய உண்டாகும்.
- கடவுள்எதிர்பார்த்ததைகொடுக்கவேண்டும் என்று நினைப்பவன் பக்தனில்லை சாமான்ய மனிதனே.
- குடும்ப விவகாரத்தைப் பற்றி நண்பனிடம் முதற்கொண்டு விவாதிக்காதிரு.
- உடன் பிறந்தோராயினும் பொறாமை என்பது இயற்கையான ஒன்று, மறக்காதே.
- நாம் உயர்ந்திருப்பதை பார்த்து சந்தோஷப்படுபவளும் எச்சரிக்கையுடன் இருப்பவளும் மனைவி மட்டுமே.
- பணம் வரும்போது தர்ம சிந்தனையை வளர்த்துக்கொள்வது உன்சுய மரியாதையை காப்பாற்றும்.
- பூரணத்னம் உள்ளவனிடம் ஆத்ம விசார மனிதன் மட்டும் உற்ற தோழனாயிருப்பான்.
  - உன் மனது எப்போதும் நல்லது செய்ய நினைத்தால்
  - நீ உண்மையான பக்தன்தான்.

ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



உனக்கு யார் நல்லது செய்கிறார்களோ, அவர்கள் மனதுக்கு பிடித்து உண்மையாக நட.

- நீ சந்தோஷமடைய வீண்வம்புகளுடன் வாழும் மனிதனுடன் சகவாசம் கொள்ளாதே.
- பிராணிகளில் சிறந்த பிராணி மனிதன், சக மனிதர்களிடம் அன்பை வளர்த்துக் கொள்.
- ஜாதிகளை வைத்து ஆன்மீகம் நடத்துவது கபட நாடகம் ஆன்மீகம் ஜாதிகளுக்கு அப்பாற்பட்டது.
- குருவிடம் உள்ளவர்கள் பக்தர்களிடம்
   உண்மையாக நடந்து கொள்வதால் குருவின் ஞானத்தை பெற்றே தீரவேண்டும்.
- பொறுமையை வளர்த்துக் கொள்ள சிறந்த இடம் சேவை மையம்தான்.
- யாரையும் சந்தேப்படலாம், அது உன்
   உரிமை, ஆனால் உன்னை சந்தேகப்படும்
   உரிமை அனைவருக்கும் உண்டு.

- தெய்வ சன்னிதியிலிருக்கும் போது உன மனம் சலனமற்று இருக்குமேயானால், நீ பொறுத்தமான சேவார்த்தி.
- கோட்பாடுகளை ப்ரகடனப்படுத்தும்முன் நாம் முழுமையாக அதை கடைப் பிடிப்போமா என்று யோசிப்பது உத்தமம்.
- டம்பமாக பேசி உன்னால் சாதிக்க வேண்டியது எதுவுமில்லை என்று தெரிந்த பின் மௌனியாயிரு.
- குற்றவாளியாக யாரைக் கருதினாலும் அன்புடன் பழகி அவனை உத்தமமாக்கு; அது உனக்கு கடவுள் கொடுத்த பணி.
- பிடிவாதமான ஒரு செயல் உன்னிடமிருக் குமானால் அது வைராக்கியமாயிருப்பது சிறப்பு.
- பிறரை கேலி செய்வதாக நினைத்து உன் அறியாமையை வளர்த்துக் கொள்ளாதே
- தத்துவம் பேசுவதை விட அதன்படி நடப்பது தான் சிறந்த ஆன்மீகவாதியின் லக்ஷணம்.
- விட்டுக் கொடுத்து போவது உன் அடக்க குணம் விட்டுக் கொடுக்காதிருப்பது துர்குணம்.
- பல வண்ண விளக்குகளால் கோவிலை அலங்கரி, இறைவனை அலங்கரிக்காதே. அவனே ஸ்வயம் ப்ரகாஸியாவான்.
- நல்லது செய்பவன் தொடர்ந்து நல்லது செய்ய வேண்டுமானால் செய்யும் நல்லதை மறந்து விட்டால் தான் முடியும்.
- பொய்யை ஒரு உணவைப் போல் வைத்துக் கொண்டால் அது நம்மை வாழவிடாது.



## குருவை ஏற்றுக் கொண்டுள்ள பக்தன் குருவையே உயிராக மதித்து வாழ்வான்.

130

- மஹா பெரியாளை மனதில் நினைத்து வாழ்பவனால் பொய்யை ஜெயிக்க முடியும்.
- பெரியவா என்ற சொல் ஆத்ம சுகத்திற்கு
   உண்டான மந்த்ரமாகும்.
- இனிப்புக்கு எறும்பை பிடித்துவிடாதே.
   இறைவனுக்கு பக்தனை பிடித்துவிடாதே.
- வாய்மை என்றும் வெல்லும் என்பதுதான் நம் நம்பிக்கையின் மூலம் (வேர்).
- நேர் வழியில் அடைய முடியாததை ஒரு நாளும் தவறான வழியில் அடைய முடியாது.
- சொல், செயல், சிந்தனை இவற்றால் நீ செய்த பாவங்களுக்கு அம்பாளிடம் மன்னிப்பு கேள்.
- உலகில் கொடியது கோபமும் துர்குணமும் அந்த நஞ்சு யாரையும் அழிக்கும்.
- நம்பிக்கை, பக்தி, இடைவிடாது முயற்சி இவற்றின் மூலம் கடவுளை உணரலாம்.



- எந்த ஒரு பணியும் தெய்வ பணி என்று நினைத்து உன்னிடம் உள்ள அனைத்து துர்குணங்களையும் விடுத்து பணி செய்.
- பற்றின்றி இருப்பவனால் தான் முழு ஈடுபாட்டுடன் தன் கடமைகளைச் செவ்வனே நிறைவேற்ற முடியும்.
- அறிவு அனுபவமாகும் போதுதான் கனிகிறது, இல்லையேல் காய்தான்.
- அறிவாளிக்கு சகலமும் தெரியும், புத்திசாலிக்கோ எல்லோரையும் தெரியும்.
- நீ கோபப்படும்போது உன்னிடமுள்ள ஞானத்தை ஆராய்ந்து பார்.
- உன் சுயநலமே பொது நலத்தை அழிக்கும் விஷம்.
- முன்னோடியை அறிவதற்கு நாம் இந்த மனிதப்பிறவியை எடுத்துள்ளோம்
- கருவிடம் குருவைப் பற்றிய விஷயம் மட்டுமேபேசவேண்டும்; மற்ற விஷயங்கள் பேசக்கூடாது.
- கடவுளை அறிவதற்கு பக்தி மட்டுமே போதும்.
- உதவி பெறுபவன் உதவ கற்க வேண்டும்,
   உதவியை எதிர்நோக்கி உதவக்கூடாது.
- படிப்பினை விட பெரிது பணிவு.
   அறிவை விட பெரிது அறம்.
   தவத்தை விட பெரிது குணம்.
   குலத்தை விட பெரிது குணம்.
   குணத்தை விட பெரிது குரு.
   குருவை விட பெரிது இறைவி.
- 🗣 தூய மனமே இறைநிலையாகும்.
- பிறர் தண்டிக்கும் நினைவுள்ளவரை தண்டனை நாடி வரும்.
- ஆன்மீகத்தைஆராயஅதுஉன்பணியாட்கள் இல்லை.
- குருவிடம் வந்த பிறகு கோபம் வளரக் கூடாது. அது வளராமலிருக்க மற்றவர்களை நினைக்காமலிருத்தல் அவசியம்

சுமத்துவ பாவனையே அம்பிகைக்கு செய்யும் ஆராதனை. ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014

உன்னிடமுள்ள துர்குணங்கள் அழிந்ததாக நினைத்தால் போதாது, செயல்பாடுகளில் தெளிவுபடுத்து.

- குரு உபதேசங்களை கேட்பதாக பாவனை செய்தாலும். உன் பவ்யமான நிலையே உன்னை தடுமாற வைக்கும்.
- எப்பொருளிலும் யாரிடத்திலும் ஒருபோதும் பற்று வைக்காதே.
- ஆன்மீக மார்க்கத்தைத் தெரிந்துகொள்ளும் ஆசைகளைச் சேர்த்து ஒருமுகப்படுத்து உனது உணவு, தேகம், உறவினர் இவற்றைப் பற்றி எண்ணாதே.
- கடவுள் உள்ளதை அறிவுப்பூர்வமாக ஆராய வேண்டும். ஏனென்றால் அறிவே முக்தியளிக்கும் என்பது உபநிடத் கொள்கை.
- வலிமை. வைராக்யம். இடைவிடா முயற்சி இவைகளினால் இறைவனை அடைய முடியும்.
- இயற்கையினால் ஏற்படக்கூழய சோதனைகள் எதுவானாலும் இயற்கை தான் அதனால் எந்த பதட்டமும் இன்றி சோதனையினை சந்திப்பது நன்று.



- பொதுவான விஷயங்கள் எதுவானாலு. பொறுமையுடன் கூறு.
- குருவிடம் வந்தது கூட இறைவனின் கட்டளை. குரு உபதேசங்களைக் கேட்கவும் இறைவனை அறியவுமேயாகும்.
- தன்னிடத்தில் இருத்திக் கொள்ள வேண்டிய விஷயங்கள் : உண்மை, உதவி, உறக்கம், சுறுசுறுப்பு, பொறுமை, துணிவு, பக்தி, அடக்கம், ஒழுக்கம், ஆக்கம், எளிமை.
- பசுக்கள், வேலையாட்கள், விவசாயம், மனைவி, கல்வி பணத்துக்காக நட்பை நாடுபவர்கள் இந்த ஆறு விஷயங்களை சிறிது காலம் கவனிக்காவிட்டாலும் கூட அவை அழிவை எய்தும்.
- உன்னிடம் உறுதியாக இருக்க வேண்டியது உறுதி, ஒழுக்கம் உயிர்ப்பு.
- வாசனையில்லாத காகித பூக்கள் அழகாக இருந்து என்ன பயன்? அதைப் போல் இறைவனிடம் இருக்கும் பக்தன் அருளுக்காக எங்கும் அலைவதில்லை.
- பறக்கும் இனங்களில் சில உயர்ந்தவையாக இருந்தாலும் இரை தேட பூமிக்குத்தான் வர வேண்டும், அதைப்போல பிறக்கும் இனங்களில் சில உயர்ந்தவையாக இருந்தாலும் இரை தேட இறைவனிடம் தான் வர வேண்டும்.
- பிறரை பற்றிய விமர்சனம் வெகுவிரைவில்
   உன்னை அழித்து விடும்.
- கபடமுள்ளவன் புத்தி, கெட்ட காரியங்களில்
   ஈடுபட்டு கொண்டிருக்கும்.
- கற்பனை செய்வது மனத்தின் சேவை. உன் சேவை சும்மாயிருப்பதே.
- சிறந்த அறிவு உடையவனே தேசத்தின் சொத்து.
- கருவை எந்த நிலையிலும் பார், ஆனால் அந்த நிலை ஒழுக்கத்தை அடையக் கூடியதாய் இருக்கவேண்டும். (குருவினால் அச்சம் ஒழிக்கப்படும்)
- தாமரை இருக்கும் குளம் அசுத்தமென்பதால் லக்ஷ்மி வாஸம் செய்யும் தாமரையை விட முடியுமா, அதைப் போல் தேவையற்ற இடங்களிலும் குரு இருப்பார், குளத்திற்கு தாமரையினால் பெருமை இடங்களுக்கு குருவினால் பெருமை.

ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014

- அறிவு முதிர்ச்சியுள்ள வயோதிகம். மன உறுதியுள்ள நடு வயது, உற்சாகமுள்ள இளைஞன், இதயமுள்ள குழந்தை இப்பருவங்கள் நிலைத்திருக்க இறைவியை வணங்கு.
- சன்னிதானத்திற்கு உன் வருகை நாட்கள் அதிகமானாலே நீ மோக்ஷமடைவாய்.
- பற்றுதலால் விருப்பமுண்டாகிறது. விருப்பத்தால் சினம் பிறக்கிறது. சினத்தால் மயக்கமும். மயக்கத்தால் நினைவு தவறுதலும், நினைவு தவறுதலால் புத்தியும் அழிகிறது. புத்தி அழிவதால் மனிதன் அழிகிறான்.
- சன்னிதானத்தில் தான் சாந்நித்யம் குடி கொண்டிருக்கும்.
- ஒருவனுக்கு உதவினால் இரண்டு நன்மைகள் இருக்கிறது. ஒன்று அவனது மகிழ்ச்சி மற்றொன்று உன்னுடைய மகிழ்ச்சி.
- பூவின் மணம் மக்களைக் கவருவதைப் போல். நம் புண்ணியம் நம் மக்களை கவரும்.

- குரு கடாக்ஷமிருப்பின் ஒரு கடாக்ஷமும் வேண்டாம்.
- குரு வார்த்தைகளை உபதேசமாகவே நினை.
- இன்று முதல் இறை நம்பிக்கை வந்து விட்டது
   என்று சொல்பவனிடம் உஷாராயிரு.
- உறுதியான பாறை, புயல் காற்றுக்கு அசைவதில்லை; அதைப் போல் குருவானவர் புகழ்ச்சிக்கும் இகழ்ச்சிக்கும் அசைவதில்லை.
- கட்டளையிட விரும்புபவன் கீழ்படியவும்
   தெரிந்து கொள்ள வேண்டும்.
- தனக்கான மீன் வரும் வரை கொக்கு தவமிருப்பதைப் போல் தனக்கான பணிவு வரும் வரை தவமிரு, பக்தி கிடைக்கும்.
- மனிதன் கண்களிருந்தும் தன் அஹங்காரத்தால் குருடனாகிறான்.
- சந்தனத்தைத் தொடுவதால் கைக்கு மணம் வருவது போல், வந்தனத்தை செய்வதால் மனதிற்கு மணம் வரும்.



மலரில் தேன் சேகரிக்கும் வண்டு – மலர், நறுமணம், வண்ணம் இவைகளுக்கு சேதம் ஏற்படாமல் தேனை மட்டும் உறிஞ்சிக்கொள்கிறது; அதுபோலவே ஞானிகள்.

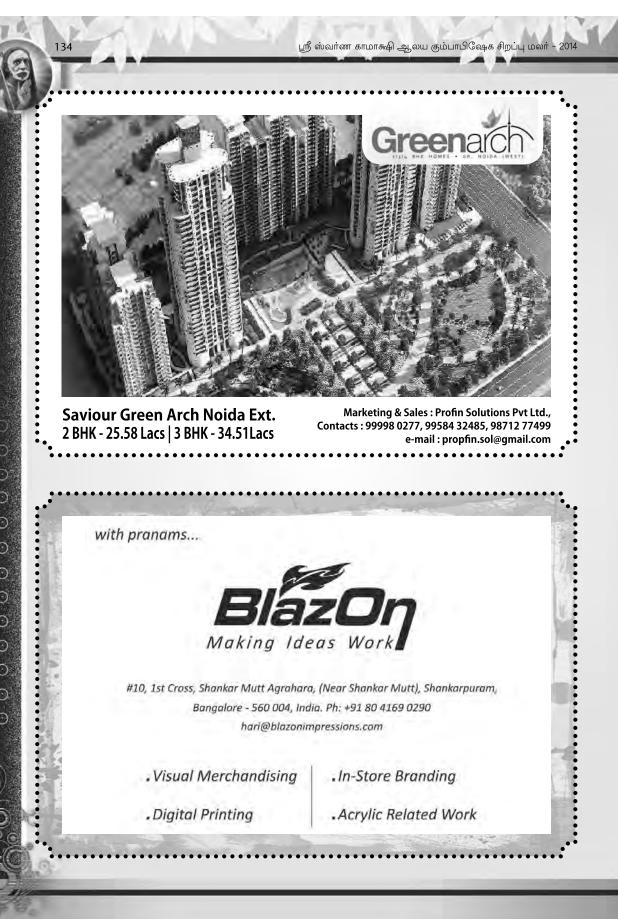
ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014



ஏதோ ஒரு காலத்தில் செய்த சேவையே போதுமானதாக நினைத்து இறைவன், குரு இவர்களை ஒருகாலத்திலும் சொந்தம் கொண்டாட முடியாது.

- மற்றவர்களுக்கு வழிவிட்டேன் என்று சொல்லாதே, மௌனமாக செயல்படுத்து. அனைத்தும் அம்மனின் கட்டளையே.
- பாதம் இடறினால் பரவாயில்லை; ஆனால் நாவை மட்டும் இடற விடாதே.
- நூறு செத்த வார்த்தைகளைப் பேசுவதை விட ஒரு ஜீவனுள்ள வார்த்தையைப் பேசுவது மேல்.

- கெட்டவன் அழியும்போதும் நல்லவல் வாழும் போதும் அமைதி இருக்காது.
- துஷ்டன் தானாக விலகும்போது தான்
   உன்னோடு சேர்ந்து இறைவனும் மகிழ்கிறான்.
- துஷ்டனால் ஏற்படும் பயம் உன்னை அழிக்காது.
- வணங்கத் தொடங்கும்போதே வளரத் தொடங்கி விட்டோம்.
- உன் மௌனத்தை விட உன் பேச்சு சிறப்பாக இருக்குமானால் பேசு.
- வாழ்க்கையில் இரு அவலங்கள் உண்டு, ஒன்று மனநிறைவோடு கிடைக்காதது, மற்றது அனைத்தும் கிடைப்பது.
- சரியான பாதையை மட்டும் தேர்ந்தெடுத்து விட்டோமானால் குறிக்கோள் நிறைவேறியே தீரும்.
- ஒரு மனிதன் விடுதலை அடைவது
   தன்னிடமிருந்து தானே தவிர வேறு யாரிடமும் இருந்தல்ல.
- ஈன்ற தாய் மனம் நொந்தால், தெய்வ அருள் சிறிதும் கிடைக்காது.
- கற்பூரம் மட்டுமே நன்றாக இருந்தால் போதாது அதை பற்றவைக்கும் தீக்குச்சி கூட சிறப்பாக இருக்க வேண்டும், அதைப்போல் பக்தர்கள் மட்டும் சிறப்பாய் இருந்தால் போதாது வழிகாட்டும் அருளாளர் மிகவும் சிறப்பாய் இருக்க வேண்டும்.
- கருவிடம் இருக்கிறோம் என்ற எண்ணம் வந்தால்போதாது, இன்னமும் நாம் சாதாரண மனிதன் என்ற உணர்வு வர வேண்டும்.
- இறைவனிடம் மனம் ஈடுபடும் போது விதியின் கொடுமை குறையும்.
- இறைவன்.குருஇவர்களைதூஷிப்பவனுக்கு ஒரு மடங்கு பாவம். ஆனால் அதை கேட்பவனுக்கு இரு மடங்கு பாவம்.
- இறைவன் தவறு செய்பவர்களை தண்டிக்க நேரடியாக வராமல் அவருடைய அடியார்கள் மூலம் உபதேசித்து புனிதப் படுத்துவதே தண்டனையாகும். அந்த தண்டனையை அனுபவிக்கத் தொடங்கி விட்டால் ஞானம் பிறக்கும்.



ரீ ஸ்வர்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலர் – 2014



TAFFING

AYROLL

ILITY MANAGEMEN

EMENT & CONSULTA

BPO

# ADITYA HERITAGE BUILDERS

For a peaceful & divine living...

## Welcome to the Temple City ... Kumbakonam ...

With the Blessings of Jagadhguru Sri Adi Sankaracharya, Bhagavan Nama Sri Bhodendral, Poojya Sri Muralidhara Swamigal, - ADITYA HERITAGE BUILDERS- (GROUP OF ADITYA COM-PANIES) unveils its next housing project - "BHARADHWAJ RETIREMENT HOMES" situated at THIRUVIDAIMARUTHUR – MAHADHANA VEEDHI near Kumbakonam. The main attractions of "BHARADHWAJ RETIREMENT HOMES" are .... it is situated on the banks of River Cauvery, surrounded by number of highly vibrant temples, fertile lands, serene atmosphere, abundance of green with surplus groundwater.

PRICING :: for 550 Sft APARTMENT Rs.16,50,000/for 520 Sft APARTMENT Rs.15,60,000/-

Woodwork both in bedroom & kitchen, basic electrical fittings with one Cost includes . window A/C, One Geyser & with Invertor Backup. Cost excludes : Registration for both UDS land & Construction Agreement, Service con-

nections like Electricity, Water & Service taxes

Monthly maintenance cost : Approx Rs.3/Sft\* for services like Housekeeping, Security, Water Supply, Preventive Maitenance like Plumber, Electrician, Carpenter etc. (\*\*Cost/Sft are indicative only)

### Contact : 98402 99014 / 98407 78800

.........



ரீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014





# In Kerala, We've got a branch every 10km\* Imagine the places your business can go !

Whatever the shape, size, quantity or place, every load of yours, is seen as an opportunity for us. An opportunity to service you with our 1000+ fleet of trucks, our 190 Kerala branches (500 across India), or GPS enabled tracking service. An opportunity to make you smile.

Among India's top 5 parcel operators | State of the art technology backbone | Kerala's largest 3PL operator

Kerala Roadways Pvt. Ltd Corporate Office KRS Plaza, Indira Gandhi Road, Calicut - 673 001, Kerala,India Tel : +91 495 409 9999, Fax : +91 495 409 99900 Mobile : +91 98950 99999 Email : co@krs.in

www.krs.in



**ரீ** ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014

# Bank that spreads smiles across generations

CUB JUNIORS INDIA 1 day to less than 18 years (SB Account)

CUB FD ONLINE Just at the click of your computer mouse CUB YOUNG INDIA 18-25 years (SB Account)

CUB CLASSIC PLUS Current Account

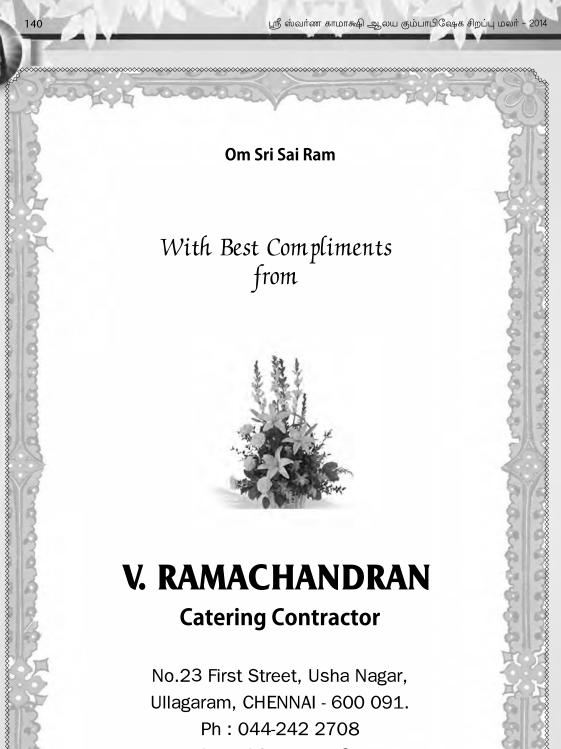
Services Offered Any Branch Banking • Internet Banking • ATMs • Electronic Money Transfers • VISA Debit Card • SMS Banking • Mobile Banking • Online Share Trading



TY UNION BANK LTD.

LUCKY BANK, TECHIE BANK.

"NARAYANA" ADMINISTRATIVE OFFICE, NO.24-B, GANDHI NAGAR, KUMBAKONAM - 612 001. Ph: 0435 - 2402322, 2402412



Ph: 044-242 2708 Cell: 98400 74731

# With Best Compliments from



# SRI KRISHNA & Co., COCONUT MERCHANT

Bharathi Salai, Zam Bazaar Market, Triplicane, CHENNAI - 600 005. Mobile : 94477 48217

# **K. KANNAN** ANNAI COMMERCIAL FINANCE

Old No.10, New No.18, Ponnappa Chetty Street, Triplicane, CHENNAI - 600 005. Mobile : 98402 77388 / 28480331

## Pranams to Sri Kamakshi Swamigal



# S. Swaminath M.Com., M.B.A.,

(President, Sri Kanchi Kamakori Karnataka Sangeetha Mummoorthigal Seva Samiti, Tiruvarur)

No.95, Bazaar Road, Sadasivam Nagar, Madipakkam, Chennai – 600 091 Mobile : No. 91 - 98416 57654 / 94449 61654 Off. : 044 - 22583654 E-mail : swaminathan.srinivasan@yahoo.com

# **SRI LAKSHMIVASAN BUILDERS**

(Flat Promoters, Individual Bungalows, Commercial Complex and School Building Construction)

# **SRI LAKSHMIVASAN ENTERPRISES**

Colouring People

(Franchisee for Berger Paints and Amar Painting Brush)

# With Best Compliments from



# **SEKAR PUBLISHERS**

Printers - Publishers - Exporters

3/1078/2, Meenampatti, Sattur Road, Sivakasi - 626 189. Tamilnadu. INDIA

> Tel : +91 4562 274132 Fax : +91 4562 274133

e-mail : sekharuma@hotmail.com sekarpublishers@gmail.com



With Pramans

# SIANT

## Innovative Sustainability™

Pioneers in Green Energy Solutions across South India Many Successful Installations over the last 5 Years

- Energy Efficient High Brightness LED Lighting Solutions Residential/Commercial/Industrial
- Solar Powered LED Lighting Systems Street Lighting/Common Area/Large Area
- Setting Up of Solar PV Plants 1 Kw to 1 MW ; Ground Mounted/Roof Top
- Solar Water Pump Solutions Multiple H.Ps
- Consultancy MW Scale Solar Power Plants

## SIANT ENERGY SOLUTIONS PRIVATE LIMITED

R.O: 10/1, First Cross, Shankarpuram, Bangalore – 560 004.

Email : siantenergy@gmail.com Mobile : +91-9845059239

## With Best Compliments from



# **K.S. SUDHAKARA PRASAD**

SREE SASTHA ASSOCIATES, CHENNAI - 600 053.

Contact Nos. : 9444126808, 9176123099; e-mail : sastha.kssp@yahoo.com

# TEMPLE GREEN PARADISE

INVEST IN GOD'S PARADISE TODAY AND PROSPER TOMORROW

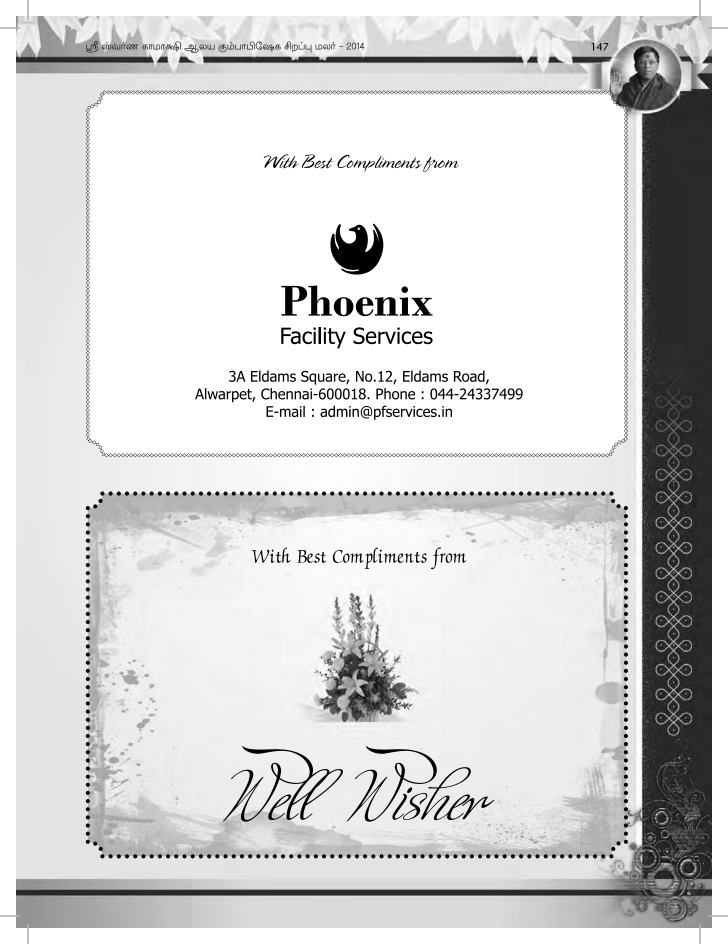
1. A prime land near to a Golden temple. Bright prospects of being developed into a posh residential area in Sriperumbudur taluk in Kanchipuram Dist close to Shree Sakthi Peet Temple, Mangalapuri, Kannanthangal village and Chennai – Bangalore Highway.

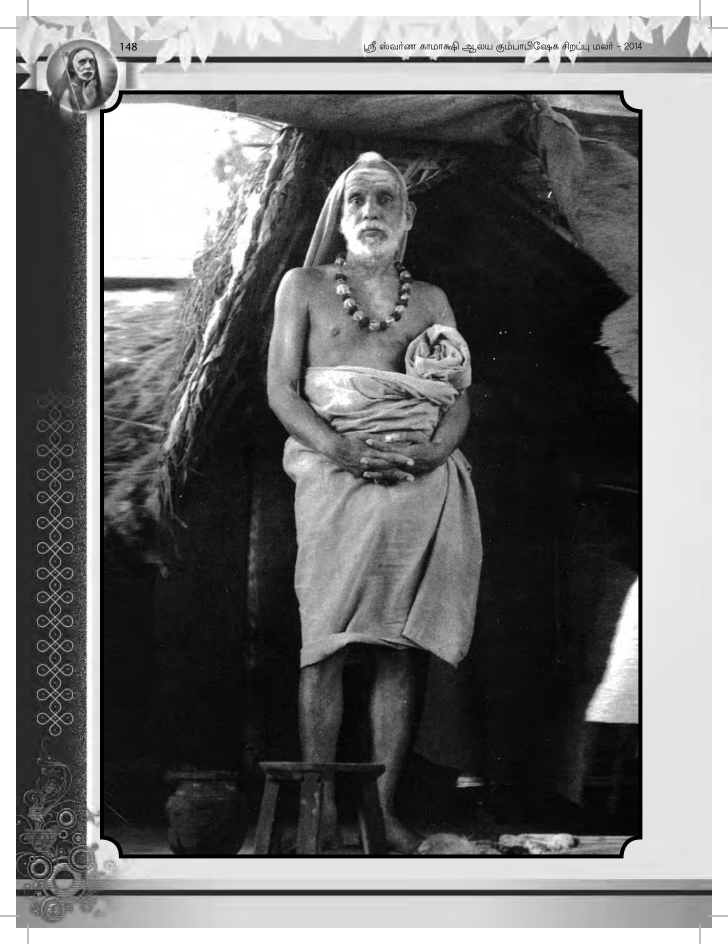
#### 2. Land Mark:

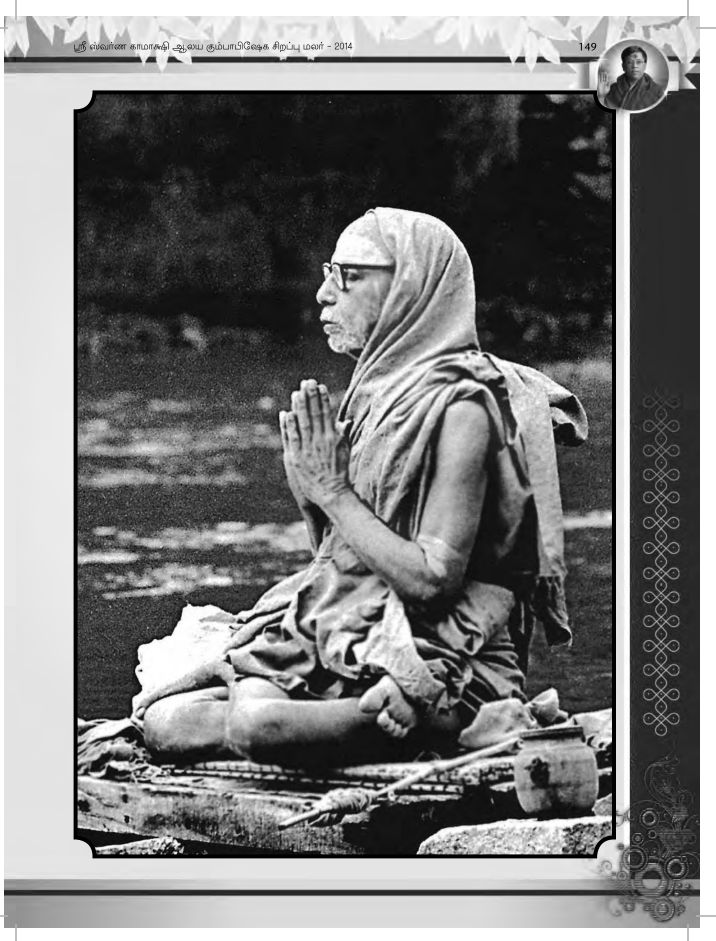
- 60 km from Chennai Highcourt;
- 40 km from Airport Chennai;
- 20 km from Sriperumbudur Rajiv Gandhi Memorial and Oragadam Temple city, Oragadam SIPCOT;
- 10 km from proposed GreenField Airport, Electronic Companies, Automobile Companies, Sriperumbudur SIPCOT, SEZ;
- 16 km from Kanchipuram Temple City to Site;
- 7 km from Chennai-Bangalore Highway;

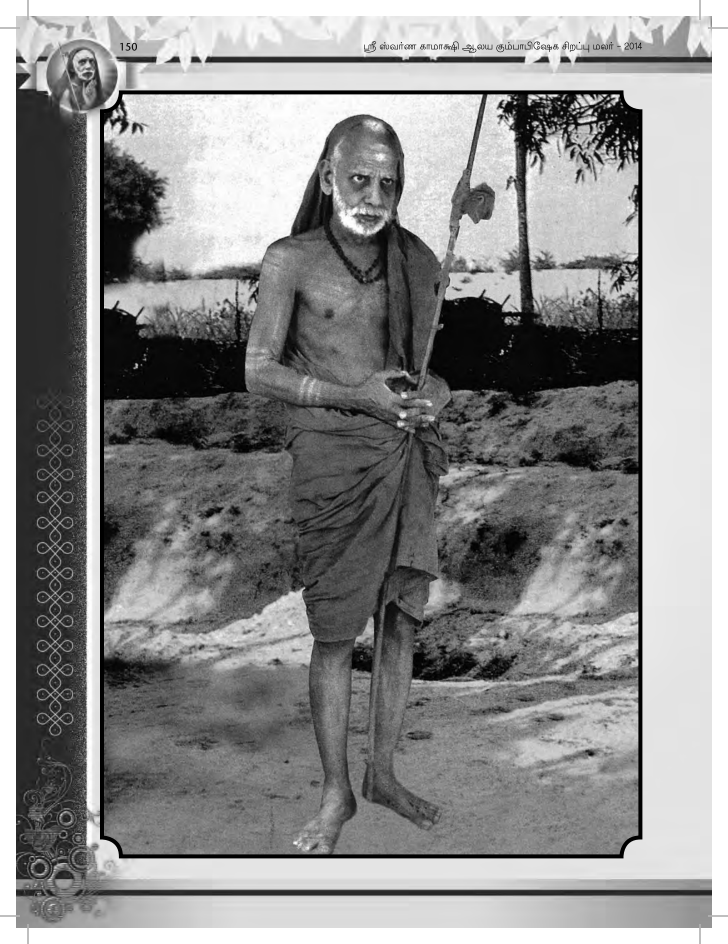
#### 3. Location Advantages:

Just one hour drive from the heart of Chennai City. Very close to SIPCOT, SEZ, Engineering colleges, Medical Colleges, Hyundai, Nokia, Motorola, Saint Gobin Glasses, Automobiles, Proposed Green Field Airport. Within 10 km distance Residential Schools, Holy places, adjacent to upcoming Housing Projects and DTCP approved plots. For the plots and land availability, Please contact the above mentioned person.









ஸ்ீ ஸ்வா்ண காமாக்ஷி ஆலய கும்பாபிஷேக சிறப்பு மலா் – 2014

jaya jaya sankara jaya jaya sankara

bara bara şankara bara bara şankara

A person who has done a meritorious deed will lose the resulting merit if he listens to the praise of others or himself boasts of his deed.

As Your humble servitor ever, with all our senses fixed on Your Lotus Feet, we pray for Your Limitless Benefaction, to continue to serve You, by serving humanity at large!

